
Discours	
  préliminaire	
  Bible	
  Ostervald	
  édition	
  1807	
  
	
  

	
  

	
  
	
  

1/13	
  

	
  
PREFACE	
  

	
  
Quel	
  ne	
  fut	
  pas	
  mon	
  émerveillement	
  en	
  découvrant	
  ce	
   joyau	
  plein	
  de	
  poussière	
  sur	
  

une	
   étagère	
   de	
   notre	
   logement	
   temporaire	
   mis	
   à	
   disposition	
   par	
   des	
   amis.	
   Vivant	
  
personnellement	
   un	
   profond	
   réveil	
   depuis	
   que	
   je	
   me	
   suis	
   discipliné	
   à	
   nouveau	
   pour	
  
prendre	
   du	
   temps	
   tous	
   les	
   jours	
   dans	
   La	
   Parole,	
   recherchant	
   Dieu	
   lui-­‐même,	
  
j’expérimente	
   réellement	
  que	
   la	
  Loi	
  de	
  Dieu	
  est	
  parfaite,	
   elle	
  nous	
   redonne	
  vie1	
   car	
   la	
  
Parole	
  de	
  Dieu	
  est	
  vivante	
  et	
  efficace2.	
  La	
  Parole	
  a	
  pris	
  une	
  dimension	
  qu’elle	
  n’a	
  jamais	
  
eu	
   dans	
  ma	
   vie	
   et	
   elle	
   est	
   aujourd’hui	
   réellement	
   comme	
   du	
  miel	
   sur	
  mes	
   lèvres.	
   La	
  
connaissance	
  de	
  plus	
  en	
  plus	
  précise	
  et	
  correcte	
  de	
  Dieu	
  et	
  de	
  Jésus	
  a	
  comme	
  ouvert	
  les	
  
écluses	
   de	
   la	
   grâce	
   abondante	
   qui	
   est	
  
cette	
   puissance	
   de	
   Dieu	
   qui	
   nous	
  
transforme	
  et	
  nous	
  permet	
  d’aller	
   au-­‐
delà	
   de	
   nos	
   propres	
   capacités.	
   Il	
   en	
  
résulte	
   les	
   œuvres	
   de	
   la	
   foi,	
   ces	
  
œuvres	
   qui	
   ne	
   peuvent	
   se	
   produire	
  
que	
   par	
   la	
   vie	
   de	
   Christ	
   en	
   nous	
  
lorsque	
   nous	
   marchons	
   par	
   l’Esprit.	
  
L’amour	
  et	
  la	
  passion	
  pour	
  le	
  Seigneur	
  
qui	
   m’habitent	
   aujourd’hui	
   dépassent	
  
tout	
   ce	
   à	
   quoi	
   j’ai	
   aspiré	
   durant	
   tant	
  
d’années	
   où	
   j’étais	
   sauvé	
   par	
   la	
   grâce	
  
mais	
   vivant	
   sous	
   la	
   Loi,	
   essayant	
   de	
  
produire	
   des	
   œuvres	
   bonnes	
   par	
  
obéissance	
  	
  et	
  fidélité	
  mais	
  comme	
  un	
  
homme	
   livré	
   à	
   lui-­‐même,	
   un	
   chrétien	
  
desséché,	
   centré	
   sur	
   soi,	
   sans	
   lumière	
  
ni	
  saveur	
  dans	
  un	
  monde	
  sans	
  Dieu.	
  

Alors	
  que	
  je	
  découvrais	
  ce	
  discours	
  préliminaire	
  édité	
  il	
  y	
  a	
  plus	
  de	
  deux	
  cents	
  ans,	
  
j’entendais	
  mon	
  propre	
  constat,	
  comme	
  si	
  l’on	
  m’ôtait	
  les	
  mots	
  de	
  la	
  bouche	
  et	
  du	
  cœur.	
  
Ce	
  discours	
  donne	
  les	
  clés	
  pour	
  une	
  vie	
  transformée	
  par	
  la	
  Parole	
  de	
  Dieu,	
  cette	
  même	
  
Parole	
  qui	
  a	
  créé	
  tout	
  l’univers.	
  Prenez	
  ce	
  discours	
  au	
  sérieux	
  et	
  suivez	
  les	
  conseils	
  qui	
  
s’y	
   trouvent	
  et	
  vous	
  découvrirez	
   tout	
   ce	
  que	
   la	
  grâce	
  de	
  Dieu,	
   cette	
  expression	
  de	
  son	
  
amour	
   inconditionnel,	
   a	
   à	
   vous	
   offrir.	
   Aussi,	
  ne	
   vous	
   laissez	
   pas	
  modeler	
   par	
   le	
  monde	
  
actuel,	
  mais	
  laissez-­vous	
  transformer	
  par	
  le	
  renouvellement	
  de	
  votre	
  pensée,	
  pour	
  pouvoir	
  
discerner	
  la	
  volonté	
  de	
  Dieu:	
  ce	
  qui	
  est	
  bon,	
  ce	
  qui	
  lui	
  plaît,	
  ce	
  qui	
  est	
  parfait.3	
  	
  

A	
  celui	
  qui,	
  par	
  la	
  puissance	
  qui	
  agit	
  en	
  nous,	
  peut	
  réaliser	
  infiniment	
  au-­delà	
  de	
  ce	
  que	
  
nous	
  demandons	
  ou	
  même	
  pensons,	
  à	
  lui	
  soit	
  la	
  gloire	
  dans	
  l'Eglise	
  et	
  en	
  Jésus-­Christ	
  pour	
  
toutes	
  les	
  générations	
  et	
  pour	
  l'éternité.	
  Amen!4	
  

Yannick	
  Delessert	
  –	
  Octobre	
  2012	
  
	
  
	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1	
  Psaume	
  19	
  :8	
  (BDS)	
  
2	
  Hébreux	
  4	
  :12	
  
3	
  Romains	
  12	
  :2	
  (BDS)	
  
4	
  Ephésiens	
  3	
  :20-­‐21	
  (BDS)	
  



Discours	
  préliminaire	
  Bible	
  Ostervald	
  édition	
  1807	
  
	
  

	
  

	
  
	
  

2/13	
  

La	
  Sainte	
  Bible	
  qui	
  contient	
  le	
  vieux	
  et	
  le	
  nouveau	
  testament.	
  Revue	
  &	
  corrigée	
  sur	
  le	
  
texte	
  grec,	
  par	
  les	
  pasteurs	
  &	
  professeurs	
  de	
  l’Eglise	
  de	
  Genève,	
  avec	
  les	
  arguments	
  et	
  les	
  
réflexions	
  sur	
   les	
  chapitres	
  de	
  l’écriture	
  sainte,	
  et	
  des	
  notes,	
  par	
  J.F.	
  Ostervald,	
  Pasteur	
  
de	
  l’Eglise	
  de	
  Neuchâtel.	
  Sixième	
  édition,	
  revue	
  &	
  exactement	
  corrigée.	
  A	
  Lausanne,	
  chez	
  
Henri	
  Vincent,	
  Imprimeur	
  Libraire,	
  M.D.CCC.	
  VII.5	
  

	
  
Discours	
   préliminaire,	
   où	
   l’on	
   donne	
   quelques	
   instructions	
   sur	
   la	
   lecture	
   de	
  

l’Ecriture	
  sainte.	
  
	
  

	
  
DISCOURS	
  PRELIMINAIRE	
  

	
  
D’abord	
  on	
  ne	
  peut	
  s’empêcher	
  de	
  déplorer	
  la	
  négligence	
  de	
  tant	
  de	
  personnes	
  qui	
  ne	
  

lisent	
   point	
   l’Ecriture	
   sainte.	
  On	
  ne	
   parlera	
   pas	
   ici	
   de	
   cette	
  multitude	
   innombrable	
   de	
  
chrétiens,	
   parmi	
   lesquels	
   la	
   Bible	
   est	
   un	
   livre	
   presqu’entièrement	
   inconnu	
  ;	
   les	
  
conducteurs	
  n’en	
  permettant	
  la	
  lecture	
  qu’à	
  de	
  certaines	
  personnes,	
  et	
  avec	
  de	
  grandes	
  
précautions,	
  comme	
  s’il	
  y	
  avait	
  du	
  danger	
  de	
  mettre	
  la	
  parole	
  de	
  Dieu	
  entre	
  les	
  mains	
  de	
  
tout	
   le	
  monde.	
  Mais,	
   sans	
   entrer	
  dans	
   ces	
   considérations,	
   on	
  ne	
   se	
   contentera	
  de	
  dire	
  
que	
  parmi	
  ceux-­‐là	
  même	
  à	
  qui	
  l’on	
  recommande	
  la	
  lecture	
  des	
  livres	
  saints,	
  le	
  plus	
  grand	
  
nombre	
  ne	
   s’y	
   applique	
  point.	
   Il	
   est	
   vrai	
  que	
  plusieurs	
  ne	
   sont	
  pas	
   en	
  état	
  de	
   le	
   faire,	
  
n’ayant	
  pas	
   appris	
   à	
   lire	
  ;	
   c’est	
   là	
  un	
   grand	
  mal,	
   et	
   il	
   est	
   honteux	
   aux	
   chrétiens	
  que	
   le	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
5	
  1807.	
  



Discours	
  préliminaire	
  Bible	
  Ostervald	
  édition	
  1807	
  
	
  

	
  

	
  
	
  

3/13	
  

nombre	
  de	
  ceux	
  qui	
  ne	
  savent	
  pas	
  lire	
  ait	
  été	
  jusqu’ici	
  si	
  grand	
  parmi	
  eux.	
  On	
  peut	
  dire	
  
encore,	
  que	
  bien	
  des	
  gens	
  ne	
  lisent	
  pas	
  la	
  parole	
  de	
  Dieu	
  parce	
  qu’étant	
  pauvres,	
  ils	
  ne	
  
peuvent	
   se	
   procurer	
   ce	
   divin	
   livre.	
   Ce	
   serait	
   à	
   ceux	
   à	
   qui	
   Dieu	
   a	
   donné	
   du	
   bien,	
   d’y	
  
pourvoir,	
   en	
   en	
   consacrant	
   une	
   partie	
   à	
   un	
   usage	
   aussi	
   pieux	
   que	
   le	
   serait	
   celui	
   de	
  
fournir	
   des	
   Bibles	
   à	
   ces	
   gens-­‐là.	
   On	
   pourrait	
   ajouter,	
   qu’un	
   grand	
   nombre	
   de	
  
domestiques,	
   et	
   d’autres	
   personnes	
   qui	
   sont	
   en	
   service,	
   ne	
   peuvent	
   vaquer	
   à	
   cette	
  
lecture,	
   qui	
   leur	
   serait	
   pourtant	
   si	
   nécessaire	
  ;	
   parce	
   que	
   leurs	
   maîtres	
   ne	
   leur	
   en	
  
donnent	
  pas	
  le	
  temps.	
  Mais	
  on	
  ne	
  saurait	
  assez	
  condamner	
  tant	
  de	
  chrétiens	
  qui	
  sont	
  en	
  
état	
  de	
  lire	
  la	
  parole	
  de	
  Dieu,	
  et	
  qui	
  ne	
  daignent	
  pas	
  le	
  faire.	
  

Dieu,	
  par	
  un	
  effet	
  de	
  sa	
  profonde	
  sagesse	
  et	
  de	
  sa	
  grande	
  bonté,	
  a	
  fourni	
  aux	
  hommes	
  
un	
  moyen	
  très	
  parfait	
  de	
  s’instruire	
  ;	
  c’est	
  la	
  révélation.	
  Il	
  a	
  inspiré	
  les	
  prophètes	
  et	
  les	
  
apôtres,	
   et	
   il	
   a	
   voulu	
   que	
   leurs	
   écrits	
   fussent	
   conservés,	
   afin	
   que	
   la	
   vérité	
   y	
   subsistât	
  
toujours	
  dans	
  toute	
  sa	
  pureté,	
  et	
  qu’elle	
  ne	
  fût	
  pas	
  altérée	
  par	
  l’oubli,	
  par	
  l’inconstance,	
  
par	
  la	
  négligence,	
  et	
  par	
  la	
  malice	
  des	
  hommes.	
  Ainsi	
  l’Ecriture	
  est	
  le	
  don	
  le	
  plus	
  précieux	
  
que	
  Dieu	
  nous	
  ait	
  fait,	
  avec	
  celui	
  de	
  son	
  Fils	
  ;	
  c’est	
  un	
  trésor	
  où	
  il	
  a	
  mis	
  tout	
  ce	
  qui	
  peut	
  
nous	
  enrichir	
  et	
  nous	
  rendre	
  heureux.	
  Ne	
  faut-­‐il	
  pas	
  faire	
  bien	
  peu	
  d’estime	
  de	
  Dieu	
  et	
  de	
  
ses	
  dons,	
  pour	
  ne	
  pas	
  se	
  prévaloir	
  de	
  celui-­‐ci	
  ?	
  Et	
  ne	
  faut-­‐il	
  pas	
  être	
  bien	
  présomptueux,	
  
pour	
   s’imaginer	
   qu’on	
   peut	
   se	
   passer	
   d’un	
   secours	
   que	
   Dieu	
   lui-­‐même	
   a	
   jugé	
   si	
  
nécessaire	
  ?	
  

Les	
  premiers	
   chrétiens	
   faisaient	
  un	
  usage	
  ordinaire	
  de	
   l’Ecriture	
   sainte	
  ;	
   et	
   comme	
  
elle	
   était	
   lue	
   régulièrement	
   dans	
   leurs	
   assemblées,	
   ils	
   la	
   lisaient	
   avec	
   beaucoup	
  
d’assiduité	
   dans	
   leurs	
   familles.	
   Mais	
   dans	
   la	
   suite,	
   à	
   mesure	
   que	
   l’ignorance	
   et	
   la	
  
superstition	
   s’introduisaient,	
   on	
   abandonna	
   l’Ecriture.	
   On	
   n’en	
   donna	
   plus	
   de	
  
connaissance	
   au	
   peuple	
  ;	
   on	
   conserva	
   bien	
   la	
   coutume	
   d’en	
   lire	
   quelque	
   portion	
   dans	
  
l’église	
  ;	
  mais	
   cette	
   lecture	
  se	
   faisant	
  en	
  un	
   langage	
  que	
   le	
  peuple	
  n’entendait	
  pas,	
  elle	
  
était	
   absolument	
   inutile.	
   Enfin	
   l’usage	
   particulier	
   de	
   la	
   parole	
   de	
   Dieu	
   cessa	
  
entièrement	
  ;	
   en	
   sorte	
   que	
   cette	
   divine	
   lumière	
   fut	
   comme	
   éteinte	
   pendant	
   plusieurs	
  
siècles.	
  Il	
  y	
  a	
  environ	
  deux	
  cents	
  ans	
  qu’elle	
  fut	
  tirée	
  de	
  dessous	
  le	
  boisseau	
  où	
  elle	
  avait	
  
été	
   cachée	
   si	
   longtemps.	
   En	
   divers	
   lieux	
   de	
   la	
   chrétienté	
   le	
   peuple	
   fut	
   rétabli	
   dans	
   le	
  
droit	
  de	
  lire	
  l’Ecriture	
  ;	
  mais	
  la	
  plupart	
  de	
  ceux	
  qui	
  pourraient	
  jouir	
  de	
  ce	
  droit,	
  ne	
  s’en	
  
prévalent	
  pas.	
  

C’est	
   de	
   cette	
   indifférence	
   qu’on	
   a	
   pour	
   la	
   lecture	
   des	
   livres	
   sacrés,	
   que	
   procède	
  
l’ignorance	
   dans	
   laquelle	
   le	
   commun	
   des	
   chrétiens	
   est	
   engagé.	
   C’est	
   ce	
   qui	
   fait	
   qu’ils	
  
n’ont	
   que	
   des	
   connaissances	
   fort	
   superficielles	
   des	
   vérités	
   et	
   des	
   devoirs	
   du	
  
christianisme,	
  et	
  que	
  plusieurs	
  en	
  ont	
  même	
  des	
  idées	
  tout	
  à	
  fait	
  fausses.	
  C’est	
  la	
  source	
  
de	
   tant	
   d’erreurs	
   qui	
   ont	
   la	
   vogue,	
   et	
   de	
   tant	
   de	
   sentiments	
   libertins	
   et	
   impies	
   qui	
   se	
  
répandent	
  de	
  plus	
   en	
  plus	
  ;	
   car	
   dès	
  qu’on	
   laisse	
   là	
   l’Ecriture,	
   qui	
   est	
   l’unique	
   règle	
  de	
  
notre	
  foi,	
  pour	
  suivre	
  ses	
  propres	
  raisonnements,	
  on	
  ne	
  peut	
  manquer	
  de	
  s’égarer.	
  C’est	
  
pour	
  avoir	
  abandonné	
  l’Ecriture,	
  qu’on	
  a	
  vu	
  en	
  divers	
  lieux	
  des	
  personnes	
  qui	
  se	
  croient	
  
inspirées,	
  et	
  parvenues	
  au	
  plus	
  haut	
  degré	
  de	
  la	
  piété	
  et	
  de	
  la	
  perfection,	
  tomber	
  dans	
  les	
  
sentiments	
   les	
  plus	
  extravagants,	
   et	
  même	
  quelque	
   fois	
   les	
  plus	
   contraires	
  à	
   la	
  pureté	
  
des	
  mœurs.	
  C’est	
  enfin	
  à	
  cette	
  même	
  cause	
  que	
   l’on	
  doit	
  attribuer	
   le	
  relâchement	
  et	
   la	
  
vie	
  toute	
  charnelle	
  et	
  toute	
  mondaine	
  des	
  chrétiens.	
  Tout	
  cela	
  vient	
  de	
  ce	
  qu’on	
  ne	
  lit	
  pas	
  
l’Ecriture	
  sainte,	
  et	
  qu’on	
  n’en	
  fait	
  pas	
  l’usage	
  pour	
  lequel	
  elle	
  nous	
  a	
  été	
  donnée.	
  

Il	
   est	
   vrai	
   qu’on	
   pourrait	
   suppléer	
   en	
   quelque	
   manière	
   à	
   cette	
   négligence	
   des	
  
chrétiens,	
   en	
   faisant	
   lire	
   la	
   parole	
   de	
   Dieu	
   dans	
   les	
   assemblées	
   religieuses.	
   Et	
   si	
   l’on	
  
s’étonne	
   de	
   ce	
   que	
   le	
   peuple	
   ne	
   la	
   lit	
   pas,	
   il	
   y	
   a	
   encore	
   plus	
   de	
   quoi	
   s’étonner	
   que,	
  
pendant	
  si	
   longtemps,	
  on	
  n’ait	
  pas	
  pensé	
  à	
  rendre	
  à	
   la	
   lecture	
  des	
   livres	
  saints	
   le	
  rang	
  
qu’elle	
  a	
  toujours	
  tenu	
  dans	
  le	
  culte	
  public,	
  tant	
  parmi	
  les	
  Juifs	
  que	
  parmi	
  les	
  Chrétiens.	
  



Discours	
  préliminaire	
  Bible	
  Ostervald	
  édition	
  1807	
  
	
  

	
  

	
  
	
  

4/13	
  

Mais	
  quand	
  même	
  l’Ecriture	
  serait	
  lue	
  régulièrement	
  dans	
  l’église,	
  cela	
  ne	
  suffirait	
  pas,	
  à	
  
moins	
   que	
   les	
   Chrétiens	
   ne	
   la	
   lussent	
   aussi	
   dans	
   leurs	
   maisons.	
   Les	
   déclarations	
  
formelles	
   de	
   la	
   parole	
   de	
   Dieu,	
   la	
   pratique	
   de	
   l’église,	
   tant	
   sous	
   le	
   vieux	
   que	
   sous	
   le	
  
nouveau	
   Testament,	
   et	
   plusieurs	
   raisons	
   que	
   ce	
   n’est	
   pas	
   ici	
   le	
   lieu	
   de	
   rapporter,	
  
établissent	
  cette	
  nécessité.	
  La	
  lecture	
  particulière	
  a	
  même	
  des	
  avantages	
  que	
  la	
  lecture	
  
publique	
  n’a	
  pas.	
  En	
  lisant	
  en	
  particulier,	
  on	
  peut	
  lire	
  plus	
  à	
  loisir,	
  considérer	
  les	
  choses	
  
avec	
  plus	
  d’attention,	
  y	
   revenir	
  plus	
  d’une	
   fois,	
  et	
   s’en	
   faire	
  une	
  plus	
   juste	
  application.	
  
C’est	
  aussi	
  le	
  moyen	
  de	
  mieux	
  profiter	
  de	
  ce	
  qu’on	
  entend	
  en	
  public	
  ;	
  n’étant	
  pas	
  possible	
  
de	
  bien	
  comprendre	
  ce	
  qui	
   se	
  dit	
  dans	
   les	
   instructions	
  publiques	
  et	
  dans	
   les	
   sermons,	
  
lorsqu’on	
  ne	
  possède	
  pas	
  l’écriture.	
  Outre	
  cela,	
  la	
  lecture	
  particulière	
  nourrit	
  la	
  piété	
  et	
  
la	
   dévotion	
  ;	
   mais	
   ceux	
   qui	
   négligent	
   cette	
   lecture,	
   tombent	
   infailliblement	
   dans	
  
l’indifférence	
  et	
  dans	
  le	
  dégoût	
  pour	
  les	
  choses	
  divines	
  :	
  ce	
  qui	
  ne	
  peut	
  être	
  suivi	
  que	
  du	
  
relâchement	
  dans	
  les	
  devoirs	
  de	
  la	
  piété,	
  et	
  de	
  l’abandonnement	
  à	
  ses	
  passions.	
  

	
  
Pour	
   passer	
   maintenant	
   à	
   la	
   manière	
   dont	
   l’Ecriture	
   doit	
   être	
   lue,	
   on	
   fera	
   aussi	
  

quelques	
   réflexions	
  :	
   premièrement,	
   sur	
   les	
   livres	
   de	
   l’Ecriture	
   sainte,	
   et	
   sur	
   ses	
  
différentes	
   parties	
  ;	
   et	
   en	
   second	
   lieu,	
   sur	
   les	
   dispositions	
   qu’il	
   faut	
   apporter	
   à	
   cette	
  
lecture.	
  

1.	
  Chacun	
  sait	
  que	
  l’Ecriture	
  comprend	
  le	
  vieux	
  et	
  le	
  nouveau	
  Testament.	
  Pour	
  ce	
  qui	
  
est	
   des	
   livres	
   du	
   vieux	
   Testament,	
   qui	
   ont	
   été	
   écrits	
   avant	
   la	
   venue	
   de	
   Jésus-­‐Christ,	
  
comme	
   c’est	
   la	
   partie	
   de	
   la	
   Bible	
   qu’on	
   lit	
   le	
   moins,	
   et	
   que	
   même	
   une	
   infinité	
   de	
  
personnes	
  ne	
  la	
  lisent	
  point	
  du	
  tout,	
  il	
  est	
  nécessaire	
  de	
  montrer	
  ici	
  l’utilité	
  de	
  ces	
  livres	
  
là.	
  On	
  se	
  tromperait	
  fort	
  de	
  croire	
  qu’ils	
  n’aient	
  été	
  donnés	
  que	
  pour	
  les	
  Juifs,	
  et	
  que	
  leur	
  
utilité	
  ait	
  cessé	
  par	
  rapport	
  aux	
  Chrétiens.	
  Saint	
  Paul	
  dit	
  :	
  que	
  toutes	
  les	
  choses	
  qui	
  on	
  été	
  
écrites	
  autrefois,	
  ont	
  été	
  écrites	
  pour	
  notre	
  instruction6.	
  Parlant	
  de	
  ce	
  qui	
  était	
  arrivé	
  au	
  
peuple	
   d’Israël,	
   il	
   dit	
  :	
   que	
   ces	
   choses	
   sont	
   des	
   exemples	
   pour	
   nous,	
   et	
   qu’elles	
   ont	
   été	
  
écrites	
  pour	
  nous	
   instruire,	
  nous	
  qui	
   sommes	
  parvenus	
  aux	
  derniers	
   temps7.	
   Jésus-­‐Christ	
  
lui-­‐même	
  exhorte	
  ses	
  disciples	
  à	
  sonder	
   les	
  Ecriture	
  ;	
   car,	
  dit-­‐il,	
  c’est	
  par	
  elles	
  que	
  vous	
  
croyez	
  avoir	
  la	
  vie	
  éternelle,	
  et	
  ce	
  sont	
  elles	
  qui	
  rendent	
  témoignage	
  de	
  moi8.	
  Quand	
  notre	
  
Seigneur	
  parle	
  ainsi,	
  il	
  recommande	
  la	
  lecture	
  et	
  la	
  méditation	
  des	
  écrits	
  de	
  Moïse	
  et	
  des	
  
prophètes	
  ;	
  et	
  c’est	
  ce	
  qu’il	
  fait	
  en	
  plusieurs	
  autres	
  endroits.	
  C’est	
  de	
  la	
  connaissance	
  de	
  
ce	
  qui	
  est	
  rapporté	
  dans	
  ces	
  écrits,	
  que	
  dépend	
  l’intelligence	
  des	
  principaux	
  articles	
  de	
  la	
  
religion	
  chrétienne.	
  On	
  en	
  a	
  une	
  preuve	
  bien	
  forte	
  et	
  bien	
  remarquable	
  dans	
  les	
  citations	
  
continuelles	
   que	
   Jésus-­‐Christ	
   et	
   les	
   apôtres	
   font	
   des	
   histoires,	
   des	
   oracles,	
   et	
   des	
  
passages	
  du	
  vieux	
  Testament	
  ;	
  il	
  faut	
  faire	
  attention	
  à	
  ce	
  que	
  ces	
  livres	
  contiennent.	
  Il	
  y	
  
en	
  a	
  de	
  trois	
  sortes	
  ;	
  savoir,	
  des	
  livres	
  historiques,	
  des	
  livres	
  dogmatiques	
  et	
  moraux,	
  et	
  
des	
  livres	
  prophétiques.	
  

Les	
   livres	
  historiques	
  sont	
   les	
  premiers	
  en	
  ordre.	
   Ils	
  commencent	
  à	
   la	
  Genèse,	
  et	
   ils	
  
finissent	
  au	
  livre	
  d’Esther.	
  On	
  les	
  appelle	
  historiques,	
  parce	
  qu’à	
  la	
  réserve	
  de	
  quelques	
  
endroits	
  des	
   livres	
  de	
  Moïse,	
  qui	
  contiennent	
   les	
   lois	
  que	
  Dieu	
  avait	
  données	
  aux	
  Juifs,	
  
l’on	
  n’y	
  trouve	
  que	
  des	
  histoires.	
  On	
  y	
  voit	
  ce	
  qui	
  est	
  arrivé	
  de	
  plus	
  considérable	
  dans	
  le	
  
monde,	
  par	
  rapport	
  à	
  la	
  religion	
  et	
  au	
  peuple	
  de	
  Dieu,	
  depuis	
  la	
  création	
  jusqu’au	
  retour	
  
de	
  la	
  captivité	
  de	
  Babylone.	
  C’est	
  par	
  ces	
  livres	
  qu’il	
  faut	
  commencer.	
  Il	
  est	
  à	
  remarquer	
  
sur	
  ce	
  sujet,	
  que	
  Dieu	
  a	
  voulu	
  d’abord	
   instruire	
  son	
  église	
  par	
   l’histoire.	
  Cette	
  manière	
  
d’instruire	
  est	
  la	
  plus	
  simple	
  et	
  la	
  plus	
  claire,	
  elle	
  est	
  proportionnée	
  à	
  la	
  portée	
  de	
  tout	
  le	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
6	
  Romains	
  15	
  :4	
  
7	
  1	
  Corinthiens	
  10	
  :11	
  
8	
  Jean	
  5	
  :39	
  



Discours	
  préliminaire	
  Bible	
  Ostervald	
  édition	
  1807	
  
	
  

	
  

	
  
	
  

5/13	
  

monde.	
   Les	
  histoires	
   sont	
   toujours	
  plus	
   faciles	
   à	
   comprendre	
   et	
   à	
   retenir	
  ;	
   les	
   enfants	
  
même	
  les	
  entendent	
  sans	
  peine	
  ;	
  et	
  c’est	
  aussi	
  par	
  là	
  qu’on	
  doit	
  jeter	
  les	
  fondements	
  de	
  
leur	
   instruction.	
  D’ailleurs,	
   c’est	
   sur	
   l’histoire	
   et	
   sur	
   des	
   faits	
   que	
   toute	
   la	
   religion	
   est	
  
fondée	
  ;	
   c’est	
   de	
   l’histoire	
   que	
   l’on	
   tire	
   des	
   preuves	
   invincibles	
   de	
   la	
   vérité	
   et	
   de	
   la	
  
divinité	
   de	
   l’Ecriture.	
   Outre	
   cela,	
   les	
   histoires	
   du	
   vieux	
   Testament	
   renferment	
   les	
  
doctrines	
  et	
   les	
  devoirs	
  de	
   la	
  religion.	
  Elles	
  nous	
  proposent	
  plusieurs	
  beaux	
  exemples,	
  
où	
  nous	
  pouvons	
  considérer	
  la	
  providence	
  de	
  Dieu,	
  sa	
  sagesse,	
  sa	
  bonté,	
  sa	
  justice,	
  son	
  
amour	
   envers	
   les	
   gens	
   de	
   bien,	
   sa	
   colère	
   sur	
   ceux	
   qui	
   l’offensent.	
   Le	
   chapitre	
   XI	
   de	
  
l’épitre	
  aux	
  Hébreux	
  est	
  remarquable	
  sur	
  ce	
  sujet.	
  Saint	
  Paul	
  voulant	
  montrer	
  quelle	
  est	
  
la	
  nature	
  de	
  la	
  foi	
  et	
  quels	
  en	
  sont	
  les	
  effets,	
  rassemble	
  dans	
  ce	
  chapitre	
  les	
  exemples	
  de	
  
foi,	
   d’obéissance	
   et	
   de	
   constance,	
   que	
   l’on	
   trouve	
   dans	
   la	
   vie	
   des	
   patriarches	
   et	
   des	
  
personnes	
   illustres	
   qui	
   ont	
   vécu	
   avant	
   Jésus-­‐Christ.	
   Par	
   où	
   l’on	
   peut	
   reconnaître	
  
combien	
   la	
   lecture	
   et	
   la	
   méditation	
   des	
   histoires	
   du	
   vieux	
   Testament	
   est	
   utile	
   aux	
  
Chrétiens.	
  

Les	
  livres	
  du	
  vieux	
  Testament,	
  qu’on	
  appelle	
  dogmatiques	
  et	
  moraux,	
  sont	
  le	
  livre	
  de	
  
Job,	
  les	
  Psaumes,	
  et	
  les	
  écrits	
  de	
  Salomon.	
  Ces	
  livres	
  ne	
  sont	
  pas	
  tout	
  à	
  fait	
  si	
  clairs	
  que	
  
les	
  livres	
  historiques.	
  On	
  trouve,	
  par	
  exemple,	
  dans	
  le	
  livre	
  de	
  Job	
  et	
  dans	
  les	
  Proverbes,	
  
quelques	
  endroits	
  dont	
  le	
  sens	
  n’est	
  pas	
  aisé	
  à	
  découvrir	
  ;	
  ce	
  qui	
  vient	
  le	
  plus	
  souvent	
  du	
  
défaut	
   des	
   versions,	
   et	
   de	
   la	
   difficulté	
   qu’il	
   y	
   a	
   d’exprimer,	
   dans	
   les	
   langues	
   de	
   notre	
  
temps,	
  des	
  sentences	
  extrêmement	
  concises,	
  et	
  des	
  manières	
  de	
  parler	
  figurées,	
  et	
  fort	
  
différentes	
  des	
  nôtres.	
  Mais	
  si	
  ces	
  livres	
  ont	
  quelque	
  obscurité	
  dans	
  ces	
  endroits	
  là,	
  cela	
  
n’empêche	
  pas	
  qu’on	
  ne	
  puisse	
  les	
  lire	
  avec	
  un	
  grand	
  fruit.	
  

En	
  général,	
  on	
  y	
  trouve	
  ces	
  trois	
  choses	
  :	
   la	
  doctrine,	
   la	
  morale,	
  et	
  des	
  sentiments	
  de	
  
dévotion	
   et	
   de	
   piété.	
   On	
   y	
   voit	
   les	
   principales	
   doctrines	
   de	
   la	
   religion,	
   telles	
   que	
   sont	
  
celles-­‐ci	
  :	
  qu’il	
   y	
  a	
  un	
  Dieu,	
   créateur	
  du	
  monde	
  ;	
  que	
  c’est	
   lui	
  qui	
  gouverne	
   tout	
  par	
   sa	
  
providence,	
  qui	
  dispense	
  les	
  biens	
  et	
  les	
  maux,	
  qui	
  protège	
  les	
  gens	
  de	
  bien,	
  qui	
  punit	
  les	
  
méchants	
  ;	
   que	
   ce	
   Dieu	
   tout	
   juste	
   rendra	
   à	
   chacun	
   selon	
   ses	
   œuvres	
  ;	
   et	
   d’autres	
  
doctrines	
  semblables,	
  qui	
  sont	
  proposées	
  dans	
  ces	
  livres,	
  et	
  particulièrement	
  dans	
  celui	
  
de	
  Job,	
  et	
  dans	
  les	
  psaumes,	
  avec	
  beaucoup	
  de	
  clarté,	
  et	
  soutenues	
  par	
  des	
  exemples	
  très	
  
instructifs.	
  

2.	
   Ces	
   livres	
   contiennent	
   d’admirables	
   maximes	
   de	
   morale,	
   et	
   des	
   préceptes	
   fort	
  
utiles	
  sur	
  les	
  principaux	
  devoirs	
  de	
  la	
  religion,	
  sur	
  la	
  justice,	
  sur	
  la	
  charité,	
  sur	
  la	
  pureté	
  
et	
  la	
  tempérance,	
  sur	
  la	
  patience	
  et	
  sur	
  les	
  autres	
  vertus.	
  

3.	
   On	
   y	
   trouve,	
   et	
   surtout	
   dans	
   les	
   psaumes,	
   de	
   beaux	
   sentiments	
   de	
   piété,	
   et	
  
d’excellents	
  modèles	
   de	
   dévotion.	
   On	
   y	
   voit	
   combien	
   nous	
   devons	
   être	
   touchés	
   de	
   la	
  
grandeur	
   de	
   Dieu	
  ;	
   avec	
   quel	
   respect	
   il	
   faut	
   adorer	
   cet	
   Etre	
   suprême	
  ;	
   avec	
   quelle	
  
attention	
  et	
  quel	
  plaisir	
  on	
  doit	
  méditer	
  les	
  merveilleux	
  ouvrages	
  de	
  la	
  création	
  et	
  de	
  la	
  
providence	
  ;	
   avec	
   quelle	
   ardeur	
   et	
   quelle	
   reconnaissance	
   nous	
   devons	
   célébrer	
   ses	
  
perfections,	
  et	
  le	
  remercier	
  de	
  ses	
  bienfaits	
  ;	
  l’estime	
  que	
  nous	
  devons	
  faire	
  des	
  saintes	
  
lois	
   du	
   Seigneur,	
   et	
   les	
   avantages	
   incomparables	
   que	
   la	
   piété	
   procure	
   à	
   ceux	
   qui	
   s’y	
  
adonnent.	
  Nous	
  y	
  apprenons	
  à	
  nous	
  confier	
  en	
  Dieu,	
  à	
  l’invoquer	
  dans	
  l’adversité,	
  à	
  nous	
  
soumettre	
  avec	
  résignation	
  à	
  sa	
  volonté,	
  à	
  recourir	
  à	
  sa	
  miséricorde	
  par	
  la	
  repentance,	
  
quand	
  nous	
  l’avons	
  offensé.	
  Ainsi	
  la	
  lecture	
  de	
  ces	
  livres	
  là	
  est	
  très	
  propre	
  pour	
  diriger	
  et	
  
pour	
  enflamment	
  la	
  dévotion.	
  

Les	
  livres	
  prophétiques	
  sont	
  les	
  écrits	
  des	
  prophètes,	
  depuis	
  Esaïe	
  jusqu’à	
  Malachie.	
  
On	
  les	
  nomme	
  prophétiques,	
  parce	
  qu’ils	
  contiennent	
  principalement	
  des	
  prophéties,	
  ou	
  
des	
  prédictions.	
  Ce	
  n’est	
  pas	
  qu’il	
  n’y	
  ait	
  dans	
  ces	
  livres,	
  des	
  histoires	
  très	
  remarquables,	
  
comme	
  dans	
  Jérémie,	
  dans	
  Daniel,	
  et	
  dans	
  Jonas	
  ;	
  et	
  qu’ils	
  ne	
  renferment	
  aussi	
  diverses	
  
instructions	
  morales,	
  telles	
  que	
  sont	
  les	
  exhortations	
  et	
  les	
  remontrances	
  des	
  prophètes.	
  



Discours	
  préliminaire	
  Bible	
  Ostervald	
  édition	
  1807	
  
	
  

	
  

	
  
	
  

6/13	
  

Mais	
  les	
  prophéties	
  font	
  la	
  principale	
  partie	
  de	
  ces	
  livres	
  là.	
  Ces	
  prophéties	
  sont	
  de	
  trois	
  
sortes	
  :	
   il	
  y	
  en	
  a	
  qui	
  regardent	
   Jésus	
  Christ	
  et	
   l’église	
  chrétienne	
  ;	
   il	
  y	
  en	
  a	
  d’autres	
  qui	
  
concernent	
   les	
   Juifs	
  ;	
   il	
   y	
   en	
   a	
   enfin	
   qui	
   marquent	
   ce	
   qui	
   devait	
   arriver	
   aux	
   autres	
  
peuples,	
  et	
  dans	
  les	
  empires	
  du	
  monde.	
  

Quand	
  on	
  lit	
  ces	
  oracles	
  des	
  prophètes,	
  on	
  y	
  trouve	
  d’abord	
  de	
  l’obscurité	
  ;	
  mais	
  cela	
  
ne	
  doit	
  pas	
  surprendre.	
   Il	
   faut	
  considérer	
  premièrement,	
  que	
  toute	
  prophétie	
  doit	
  être	
  
obscure,	
   au	
  moins	
   à	
   certains	
   égards,	
   avant	
   l’événement.	
   Non	
   seulement	
   il	
   n’était	
   pas	
  
nécessaire,	
  pour	
   le	
  salut	
  des	
   fidèles	
  de	
  ce	
   temps	
   là,	
  que	
  ces	
  oracles	
   fussent	
  clairs	
  pour	
  
eux,	
  et	
  qu’ils	
  les	
  entendissent	
  parfaitement	
  ;	
  mais	
  le	
  sens	
  en	
  a	
  dû	
  être	
  caché.	
  La	
  profonde	
  
sagesse	
   de	
  Dieu,	
   et	
   les	
  merveilles	
   de	
   sa	
   providence,	
   paraissent	
   avec	
   bien	
   plus	
   d’éclat,	
  
quand	
  on	
   fait	
   réflexion	
  qu’il	
   a	
   accompli	
   ses	
  desseins,	
   et	
   les	
  prédictions	
  des	
  prophètes,	
  
sans	
  que	
   les	
  hommes	
   le	
  sussent,	
  et	
  par	
  des	
  moyens	
  auxquels	
  personne	
  n’aurait	
  pensé.	
  
D’ailleurs,	
   si	
   ces	
   prédictions	
   eussent	
   été	
   tout	
   à	
   fait	
   claires	
   dans	
   toutes	
   leurs	
  
circonstances,	
   les	
  hommes	
  auraient	
  pu	
  mettre	
  des	
  obstacles	
  à	
   l’exécution	
  des	
  desseins	
  
de	
   Dieu,	
   à	
  moins	
   qu’il	
   n’eût	
   fait	
   des	
  miracles	
   continuels,	
   et	
   changé	
   l’ordre	
   du	
  monde.	
  
Ainsi,	
  c’est	
  avec	
  une	
  grande	
  sagesse	
  qu’il	
  a	
  répandu	
  quelque	
  obscurité	
  sur	
  les	
  prophéties.	
  

Il	
   faut	
   savoir	
   après	
   cela,	
   que	
   ce	
   qui	
   était	
   autrefois	
   obscur	
   est	
   devenu	
   clair	
   par	
  
l’événement.	
   La	
   plupart	
   des	
   oracles	
   qui	
   regardaient	
   la	
   venue	
   de	
   Jésus	
   Christ,	
   ses	
  
souffrances,	
  son	
  règne,	
  la	
  réjection	
  des	
  Juifs,	
  et	
  la	
  vocation	
  des	
  Gentils,	
  sont	
  maintenant	
  
faciles	
   à	
   entendre.	
   Les	
   prédictions	
   qui	
   se	
   rapportaient	
   aux	
   Juifs,	
   et	
   qui	
  marquaient	
   la	
  
ruine	
  de	
  Jérusalem	
  et	
  leur	
  dispersion,	
  qui	
  devait	
  arriver,	
  premièrement	
  par	
  les	
  Assyriens	
  
et	
  les	
  Babyloniens,	
  et	
  ensuite	
  par	
  les	
  Romains,	
  peu	
  après	
  la	
  venue	
  de	
  notre	
  Seigneur	
  ;	
  ces	
  
prédictions	
  là	
  n’ont	
  aucun	
  embarras,	
  l’événement	
  les	
  ayant	
  parfaitement	
  éclaircies.	
  Pour	
  
ce	
  qui	
  est	
  de	
  celles	
  qui	
  concernaient	
  les	
  autres	
  peuples,	
  et	
  les	
  empires	
  du	
  monde,	
  telles	
  
que	
   sont	
   les	
   prophéties	
   d’Esaïe,	
   depuis	
   le	
   chapitre	
   XIII,	
   et	
   les	
   célèbres	
   prédictions	
   de	
  
Daniel,	
  elles	
  sont	
  plus	
  difficiles	
  à	
  entendre,	
  parce	
  que	
  la	
  plupart	
  de	
  ceux	
  qui	
  les	
  lisent	
  ne	
  
savent	
  pas	
  l’histoire	
  de	
  ces	
  peuples	
  et	
  de	
  ces	
  temps	
  là	
  ;	
  mais	
  elles	
  sont	
  tout	
  à	
  fait	
  claires	
  
pour	
   ceux	
   à	
   qui	
   cette	
   histoire	
   est	
   connue.	
   Outre	
   cette	
   obscurité,	
   qui	
   vient	
   des	
   choses	
  
même	
  dont	
   les	
  prophètes	
  parlent,	
   il	
  y	
  en	
  a	
  une	
  autre	
  qui	
  naît	
  du	
  style	
  de	
  ces	
  hommes	
  
divinement	
   inspirés.	
   Ils	
   s’exprimaient	
  d’une	
  manière	
   figurée	
  ;	
   ils	
   employaient	
  diverses	
  
images,	
   et	
   des	
   façons	
   de	
   parler	
   fort	
   éloignées	
   de	
   l’usage	
   de	
   notre	
   temps.	
   Mais	
   avec	
  
quelque	
  secours,	
  tel	
  qu’est	
  celui	
  qu’on	
  a	
  tâché	
  de	
  donner	
  dans	
  cet	
  ouvrage,	
  et	
  dès	
  qu’on	
  
est	
  un	
  peu	
  accoutumé	
  au	
  langage	
  des	
  prophètes,	
  on	
  peut	
  aisément	
  voir	
  ce	
  qu’ils	
  veulent	
  
dire.	
  Après	
  tout,	
  s’il	
  y	
  a	
  des	
  endroits	
  dans	
  leurs	
  écrits	
  que	
  l’on	
  ne	
  comprenne	
  pas	
  bien,	
  on	
  
peut,	
  sans	
  préjudice	
  du	
  salut,	
  en	
  ignorer	
  le	
  sens.	
  

Mais	
   on	
   a	
   grand	
   tort	
   de	
   négliger,	
   comme	
   on	
   fait,	
   la	
   lecture	
   des	
   prophéties.	
   Si	
   les	
  
chrétiens	
   les	
   lisaient	
   et	
   les	
   méditaient,	
   ils	
   en	
   verraient	
   sortir	
   une	
   lumière	
   qui	
   les	
  
frapperait	
  ;	
  ils	
  y	
  découvriraient	
  des	
  beautés	
  qui	
  leur	
  sont	
  inconnues,	
  et	
  ils	
  se	
  sentiraient	
  
tout	
  autrement	
  pénétrés	
  de	
  la	
  vérité	
  et	
  de	
  l’excellence	
  de	
  la	
  religion,	
  qu’ils	
  ne	
  le	
  sont.	
  En	
  
effet,	
   on	
   ne	
   saurait	
   rien	
   imaginer,	
   qui	
   puisse	
   nous	
   convaincre	
   avec	
   plus	
   d’évidence	
   et	
  
avec	
  plus	
  de	
  force,	
  qu’il	
  y	
  a	
  un	
  Dieu	
  qui	
  conduit	
  toutes	
  choses,	
  et	
  qui	
  nous	
  parle	
  dans	
  les	
  
Ecritures,	
   que	
   ces	
   prophéties	
   si	
   anciennes,	
   qui	
   étaient	
   déjà	
   entre	
   les	
   mains	
   des	
   Juifs,	
  
telles	
  que	
  nous	
  les	
  avons,	
  plusieurs	
  siècles	
  avant	
  la	
  venue	
  de	
  notre	
  Seigneur,	
  et	
  qui	
  ont	
  
été	
  si	
  exactement	
  accomplies.	
  C’est	
  pourquoi	
  saint	
  Pierre	
  recommande	
  aux	
  Chrétiens	
  la	
  
lecture	
  et	
   la	
  méditation	
  des	
  prophéties,	
  comme	
  un	
  moyen	
  tout	
  à	
   fait	
  propre	
  à	
  affermir	
  
leur	
  foi.	
  Nous	
  avons	
  aussi,	
  dit-­‐il,	
  la	
  parole	
  des	
  prophéties,	
  qui	
  est	
  très	
  ferme,	
  à	
  laquelle	
  vous	
  



Discours	
  préliminaire	
  Bible	
  Ostervald	
  édition	
  1807	
  
	
  

	
  

	
  
	
  

7/13	
  

faites	
   bien	
   de	
   vous	
   attacher,	
   comme	
   à	
   une	
   lampe	
   qui	
   éclairait	
   dans	
   un	
   lieu	
   obscur,	
   en	
  
attendant	
  que	
  le	
  jour	
  vint	
  à	
  luire,	
  et	
  que	
  l’étoile	
  du	
  matin	
  se	
  levât	
  dans	
  vos	
  cœurs9.	
  

Le	
  nouveau	
  Testament	
  est	
  la	
  partie	
  de	
  l’Ecriture	
  dont	
  il	
  importe	
  le	
  plus	
  aux	
  Chrétiens	
  
d’avoir	
  la	
  connaissance.	
  A	
  comparer	
  le	
  vieux	
  Testament	
  avec	
  le	
  nouveau,	
  ce	
  dernier	
  est	
  
le	
  plus	
  clair	
  et	
  le	
  plus	
  parfait.	
  Car	
  quoique	
  la	
  doctrine	
  de	
  l’évangile	
  soit	
  la	
  même	
  dans	
  le	
  
fond	
  que	
  celle	
  de	
  Moïse	
  et	
  des	
  prophètes,	
  il	
  est	
  pourtant	
  certain	
  que	
  les	
  vérités	
  divines,	
  
les	
   devoirs,	
   les	
   promesses,	
   les	
  menaces,	
   sont	
   proposés	
   avec	
   plus	
   de	
   clarté	
   et	
   de	
   force	
  
dans	
  le	
  nouveau	
  Testament.	
  Non	
  seulement	
  l’Evangile	
  a	
  dissipé	
  les	
  ombres	
  de	
  la	
   loi,	
  et	
  
mis	
   dans	
   une	
   entière	
   évidence	
   ce	
   qui	
   n’était	
   révélé	
   qu’en	
   partie	
   avant	
   Jésus	
   Christ10	
  ;	
  
mais	
   il	
   nous	
   enseigne	
   plusieurs	
   choses	
   que	
   les	
   anciens	
   fidèles	
   ignoraient,	
   et	
   que	
   les	
  
prophètes	
   eux-­‐mêmes	
   ne	
   connaissaient	
   pas,	
   comme	
   notre	
   Seigneur	
   le	
   remarque	
   dans	
  
l’Evangile11.	
  De	
  là	
  vient	
  que	
  saint	
  Paul	
  appelle	
  ces	
  choses	
  là,	
  des	
  mystères,	
  ou	
  des	
  choses	
  
cachées,	
   qui	
   avaient	
   été	
   inconnues	
   dans	
   les	
   siècles	
   précédents12.	
   Il	
   ne	
   faut	
   pas	
   être	
  
surpris	
  si	
   l’on	
  trouve	
  dans	
   l’Evangile	
  plus	
  de	
   lumière	
  que	
  dans	
   la	
   loi.	
  C’est	
  Moïse,	
  et	
  ce	
  
sont	
   les	
   prophètes	
   qui	
   parlent	
   dans	
   le	
   vieux	
   Testament	
  ;	
   mais	
   dans	
   le	
   nouveau,	
   c’est	
  
Jésus	
  Christ	
  le	
  fils	
  de	
  Dieu,	
  duquel	
  Dieu	
  a	
  dit	
  :	
  c’est	
  mon	
  Fils	
  bien	
  aimé,	
  écoutez-­le13.	
  Saint	
  
Paul	
   marque	
   cette	
   différence,	
   lorsqu’il	
   dit	
  :	
   que	
   Dieu	
   a	
   autrefois	
   parlé	
   à	
   nos	
   pères,	
   à	
  
diverses	
  fois,	
  et	
  en	
  plusieurs	
  manières,	
  par	
  les	
  prophètes	
  ;	
  mais	
  qu’il	
  nous	
  a	
  parlé	
  dans	
  les	
  
derniers	
  jours	
  par	
  son	
  Fils14.	
  

Le	
  nouveau	
  Testament	
  comprend	
  l’Evangile,	
  avec	
  les	
  actes	
  des	
  apôtres,	
  et	
  les	
  épitres.	
  
De	
  ces	
  deux	
  parties,	
   l’Evangile	
  est	
   la	
  première	
  en	
  ordre	
  et	
  en	
  dignité.	
  Nous	
  y	
  trouvons,	
  
premièrement,	
  les	
  discours	
  de	
  notre	
  Sauveur,	
  tels	
  qu’ils	
  sont	
  sortis	
  de	
  sa	
  bouche	
  sacrée	
  ;	
  
la	
   doctrine	
   très	
   sainte	
   et	
   très	
   parfaite	
   qu’il	
   a	
   enseignée	
   aux	
   hommes,	
   pour	
   leur	
  
apprendre	
   à	
   connaître	
   Dieu,	
   et	
   à	
   le	
   servir	
   en	
   esprit	
   et	
   en	
   vérité,	
   les	
   devoirs	
   dont	
   il	
  
recommande	
   l’observation	
   à	
   ses	
   disciples	
  ;	
   les	
   peines	
   et	
   les	
   récompenses	
   de	
   la	
   vie	
   à	
  
venir	
  ;	
   et	
   tout	
   cela	
   dans	
   un	
   degré	
   d’évidence	
   et	
   de	
   force	
   qu’on	
   ne	
   trouve	
   nulle	
   part	
  
ailleurs.	
  Secondement,	
  on	
  y	
   lit	
   le	
  récit	
  de	
  ses	
  miracles,	
  dans	
   lesquels	
  on	
  voit	
  éclater	
  sa	
  
puissance	
  divine,	
  et	
  en	
  même	
  temps	
  sa	
  grande	
  bonté,	
  ces	
  miracles	
  n’ayant	
  été	
  que	
  des	
  
bienfaits.	
  On	
  doit	
  faire	
  une	
  grande	
  attention	
  aux	
  miracles	
  de	
  notre	
  Seigneur,	
  quand	
  on	
  lit	
  
l’Evangile	
  ;	
  puisque	
  c’est	
   la	
  voie	
  que	
  Dieu	
  choisit	
  pour	
  montrer	
  aux	
  hommes	
  que	
   Jésus	
  
était	
   le	
   Messie.	
   Nous	
   voyons	
   enfin	
   dans	
   l’Evangile,	
   la	
   vie	
   toute	
   sainte	
   de	
   ce	
   grand	
  
Sauveur,	
  son	
  zèle	
  et	
  son	
  obéissance	
  à	
  la	
  volonté	
  de	
  son	
  Père,	
  sa	
  grande	
  charité	
  envers	
  les	
  
hommes,	
  sa	
  douceur,	
  son	
  humilité,	
  sa	
  sincérité,	
  sa	
  pureté,	
  sa	
  patience,	
  son	
  renoncement	
  
au	
  monde.	
  Toutes	
  ces	
  vertus	
  qui	
  brillent	
  dans	
  sa	
  vie	
  sont	
  réunies	
  dans	
  sa	
  mort,	
  et	
  cela	
  au	
  
plus	
  haut	
  degré.	
  Enfin,	
  l’Evangile	
  joint	
  à	
  l’histoire	
  de	
  la	
  mort	
  de	
  JESUS	
  CHRIST,	
  celle	
  de	
  sa	
  
résurrection	
   et	
   de	
   son	
   ascension,	
   qui	
   sont	
   le	
   fondement	
   de	
   notre	
   foi	
   et	
   de	
   notre	
  
espérance.	
  

Il	
  paraît	
  de	
  là,	
  que	
  l’Evangile	
  est	
  la	
  partie	
  la	
  plus	
  considérable	
  du	
  nouveau	
  Testament.	
  
Aussi	
   a-­‐t-­‐on	
   toujours	
   regardé	
   dans	
   l’église	
   la	
   lecture	
   de	
   l’Evangile,	
   comme	
   très	
  
importante	
  ;	
  et	
  tout	
  de	
  même	
  que	
  les	
  Juifs,	
  	
  quoiqu’ils	
  lussent	
  les	
  écrits	
  des	
  prophètes,	
  et	
  
qu’ils	
  les	
  reçussent	
  comme	
  divins,	
  avaient	
  une	
  vénération	
  singulière	
  pour	
  la	
  loi	
  de	
  Moïse,	
  
et	
  lui	
  donnaient	
  le	
  premier	
  rang	
  ;	
  les	
  Chrétiens	
  ont	
  aussi	
  toujours	
  eu	
  pour	
  l’Evangile	
  un	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
9	
  2	
  Pierre	
  1	
  :19	
  
10	
  Matthieu	
  13	
  :17	
  
11	
  1	
  Pierre	
  1	
  :10-­‐12	
  
12	
  Ephésiens	
  3	
  :4-­‐6	
  
13	
  Matthieu	
  17	
  :5	
  	
  
14	
  Hébreux	
  1	
  :2	
  



Discours	
  préliminaire	
  Bible	
  Ostervald	
  édition	
  1807	
  
	
  

	
  

	
  
	
  

8/13	
  

respect	
  particulier.	
  De	
  là	
  vient	
  l’ancienne	
  coutume	
  de	
  se	
  lever	
  et	
  d’être	
  debout	
  quand	
  on	
  
lit	
  l’Evangile	
  dans	
  l’église	
  ;	
  et	
  celle	
  de	
  lire	
  et	
  d’expliquer	
  l’Evangile	
  tous	
  les	
  dimanches	
  de	
  
l’année.	
  

On	
  voit	
  dans	
  les	
  Actes	
  des	
  apôtres,	
  comment	
  l’Evangile	
  fut	
  prêché	
  après	
  l’ascension	
  
de	
   Jésus	
  Christ,	
   tant	
   à	
   Jérusalem	
  et	
   dans	
   les	
   lieux	
   voisins,	
   qu’en	
  plusieurs	
   endroits	
   du	
  
monde.	
  La	
  lecture	
  de	
  ce	
  livre	
  est	
  fort	
  utile	
  ;	
  et	
  comment	
  il	
  ne	
  contient	
  que	
  des	
  histoires,	
  il	
  
est	
  assez	
  clair.	
  

Les	
  épitres,	
  qui	
  sont	
  des	
  lettres	
  que	
  les	
  apôtres	
  ont	
  écrites	
  aux	
  églises	
  de	
  leur	
  temps,	
  
ou	
  à	
  certaines	
  personnes,	
  font	
  aussi	
  une	
  partie	
  des	
  livres	
  sacrés	
  du	
  nouveau	
  Testament.	
  
Saint	
  Pierre	
  nous	
  apprend	
  que,	
  du	
  vivant	
  des	
  apôtres,	
  on	
  mettait	
  déjà	
  les	
  épitres	
  de	
  saint	
  
Paul	
  dans	
  le	
  rang	
  des	
  divines	
  Ecritures15.	
  Ce	
  serait	
  se	
  tromper	
  grossièrement,	
  de	
  croire	
  
que	
   l’Evangile	
   suffit,	
   et	
  que	
   l’on	
  peut	
   se	
  passer	
  des	
  épitres.	
  On	
   trouve	
  dans	
   les	
  épitres	
  
l’explication	
   de	
   plusieurs	
   articles	
   qui	
   y	
   sont	
   éclaircis	
   plus	
   particulièrement	
   que	
   dans	
  
l’Evangile	
  ;	
   en	
   sorte	
   que	
   l’Evangile	
   est	
   plus	
   clair,	
   à	
   divers	
   égards,	
   quand	
  on	
   y	
   joint	
   les	
  
épitres16.	
   En	
   effet,	
   Jésus	
   Christ	
   ne	
   trouvait	
   pas	
   toujours	
   à	
   propos	
   de	
   s’expliquer	
  
nettement	
  et	
  précisément	
  sur	
  divers	
  points	
  ;	
   il	
  enveloppait	
  souvent	
  sa	
  pensée	
  sous	
  des	
  
expressions	
   figurées,	
   ou	
   sous	
  des	
   similitudes,	
   qui	
   avaient	
  quelque	
  obscurité,	
   et	
   qui	
  ne	
  
devaient	
  être	
  claires	
  qu’après	
  son	
  ascension.	
  Il	
  y	
  avait	
  même	
  diverses	
  choses	
  que	
  Jésus	
  
Christ	
  ne	
  disait	
  pas	
  à	
  ses	
  apôtres,	
  pendant	
  qu’il	
  était	
  sur	
  la	
  terre,	
  et	
  qui	
  par	
  conséquent	
  
ne	
  se	
  trouvent	
  pas	
  dans	
  l’Evangile.	
  Voici	
  comment	
  il	
   leur	
  parlait	
  :	
  J’ai	
  plusieurs	
  choses	
  à	
  
vous	
  dire	
  ;	
  mais	
  vous	
  ne	
  pouvez	
  pas	
  les	
  porter	
  maintenant	
  ;	
  mais	
  quand	
  l’Esprit	
  sera	
  venu,	
  il	
  
vous	
   annoncera	
   les	
   choses	
   à	
   venir17.	
   Les	
   apôtres	
   furent	
   beaucoup	
   plus	
   éclairés	
   après	
  
qu’ils	
   eurent	
   reçu	
   le	
   Saint-­‐Esprit,	
   qu’ils	
   ne	
   l’étaient	
   auparavant	
  ;	
   ainsi	
   nous	
   trouvons	
  
dans	
  leurs	
  écrits	
  de	
  grandes	
  lumières,	
  et	
  diverses	
  choses	
  très	
  utiles,	
  et	
  même	
  tout	
  à	
  fait	
  
nécessaires	
  pour	
  notre	
  instruction.	
  

	
  
Ce	
  qu’il	
  y	
  a	
  de	
  principal	
  à	
  observer,	
  pour	
  bien	
  entendre	
  les	
  épitres,	
  c’est	
  l’occasion	
  et	
  

les	
  vues	
  dans	
  lesquelles	
  les	
  apôtres	
  les	
  ont	
  écrites.	
  Ils	
  y	
  traitent	
  divers	
  sujets,	
  selon	
  les	
  
temps	
  où	
  ils	
  vivaient	
  et	
  les	
  besoins	
  des	
  églises	
  le	
  demandaient	
  ;	
  mais	
  ce	
  qu’ils	
  disent	
  sur	
  
ces	
  sujets	
  là,	
  sert	
  à	
  éclaircir	
  plusieurs	
  points	
  de	
  la	
  religion.	
  En	
  général,	
  ils	
  s’y	
  proposent	
  
de	
  conserver	
  dans	
  les	
  églises	
  chrétiennes	
  qui	
  avaient	
  été	
  fondées	
  depuis	
  peu,	
  la	
  pureté	
  
de	
   la	
   doctrine,	
   et	
   la	
   pureté	
   des	
  mœurs,	
   et	
   de	
  munir	
   les	
   fidèles	
   contre	
   les	
   erreurs	
   que	
  
diverses	
   personnes,	
   sorties	
   d’entre	
   les	
   Juifs,	
   ou	
   d’entre	
   les	
   Païens,	
   s’efforçaient	
   de	
  
répandre,	
  et	
  par	
  lesquelles	
  elles	
  corrompaient	
  la	
  doctrine	
  et	
  la	
  morale	
  de	
  l’Evangile.	
  Le	
  
grand	
  but	
  des	
  apôtres,	
  dans	
  toutes	
  leurs	
  épitres,	
  est	
  de	
  porter	
  les	
  Chrétiens	
  à	
  persévérer	
  
dans	
  la	
  foi	
  et	
  dans	
  une	
  vie	
  sainte	
  ;	
  elles	
  finissent	
  toutes	
  par	
  des	
  exhortations	
  à	
  la	
  pratique	
  
des	
  vertus	
  et	
  des	
  devoirs	
  de	
   la	
   religion.	
   Il	
   y	
   en	
  a	
  même	
  qui	
  n’ont	
  été	
  écrites	
  que	
  dans	
  
cette	
   vue	
  ;	
   telles	
   sont	
   particulièrement	
   les	
   épitres	
   qu’on	
   appelle	
   catholiques,	
   dans	
  
lesquelles,	
  à	
  la	
  réserve	
  de	
  certains	
  endroits,	
  où	
  les	
  apôtres	
  touchent	
  quelques	
  articles	
  de	
  
doctrine,	
  on	
  ne	
  trouve	
  que	
  des	
  préceptes	
  de	
  morale,	
  et	
  de	
  exhortations	
  à	
  la	
  sainteté.	
  

	
  
On	
  voit	
  par	
  ce	
  qui	
  vient	
  d’être	
  dit,	
  que	
   la	
   lecture	
  des	
   livres	
  du	
  vieux	
  et	
  du	
  nouveau	
  

Testament,	
   est	
   une	
   source	
   abondante	
  d’instruction	
   et	
   d’édification.	
  Mais	
   pour	
   en	
   tirer	
  
cette	
   utilité,	
   il	
   faut	
   que	
   l’esprit	
   et	
   le	
   cœur	
   soient	
   bien	
   disposés	
   quand	
   on	
   les	
   lit.	
   On	
  
pourrait	
  lire	
  l’Ecriture,	
  même	
  avec	
  assiduité,	
  et	
  le	
  faire	
  cependant	
  sans	
  aucun	
  fruit,	
  si	
  on	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
15	
  2	
  Pierre	
  3	
  :16	
  
16	
  Matthieu	
  13	
  :11	
  
17	
  Jean	
  16	
  :12-­‐13	
  



Discours	
  préliminaire	
  Bible	
  Ostervald	
  édition	
  1807	
  
	
  

	
  

	
  
	
  

9/13	
  

ne	
  la	
  lisait	
  que	
  pour	
  lire,	
  et	
  par	
  manière	
  d’acquit	
  seulement.	
  Il	
  en	
  est	
  de	
  la	
  lecture	
  comme	
  
de	
  la	
  prière,	
  et	
  des	
  autres	
  actes	
  de	
  religion	
  qui	
  ne	
  servent	
  de	
  rien,	
  et	
  qui	
  tournent	
  même	
  
en	
  péché,	
  lorsqu’on	
  n’y	
  apporte	
  pas	
  les	
  dispositions	
  qui	
  doivent	
  les	
  accompagner.	
  

1.	
  La	
  première	
  est	
   l’attention	
  ;	
   c’est-­‐à-­‐dire,	
  que	
  quand	
  on	
   lit,	
   il	
   faut	
  que	
   l’esprit	
   soit	
  
libre,	
  tranquille,	
  et	
  vide	
  d’autres	
  pensées.	
  On	
  doit	
  surtout	
  prendre	
  garde	
  que	
  le	
  cœur	
  ne	
  
soit	
  pas	
  possédé	
  par	
  les	
  passions	
  ;	
  car	
  c’est	
  principalement	
  du	
  cœur	
  et	
  des	
  passions	
  que	
  
procèdent	
  les	
  distractions	
  et	
  le	
  manque	
  d’attention	
  dans	
  la	
  lecture,	
  aussi	
  bien	
  que	
  dans	
  
la	
  prière,	
  l’esprit	
  revenant	
  toujours	
  aux	
  choses	
  dont	
  le	
  cœur	
  est	
  occupé.	
  A	
  cause	
  de	
  cela,	
  
il	
   est	
   bon	
  de	
   choisir	
  pour	
   la	
   lecture,	
   un	
   temps	
  où	
   l’on	
  ne	
   soit	
   pas	
  occupé	
  par	
  d’autres	
  
choses,	
   et	
   particulièrement	
   le	
   matin.	
   Il	
   importe	
   aussi	
   de	
   se	
   recueillir	
   avant	
   que	
   de	
  
commencer	
  la	
  lecture,	
  et	
  de	
  s’exciter	
  à	
  l’attention,	
  en	
  pensant	
  sérieusement	
  à	
  ce	
  qu’on	
  va	
  
faire,	
  et	
  en	
  considérant	
  que,	
  quand	
  nous	
   lisons	
   l’Ecriture,	
  Dieu	
  nous	
  parle,	
  et	
  que	
  c’est	
  
par	
   le	
  moyen	
   de	
   sa	
   parole	
   qu’il	
   veut	
   nous	
   conduire	
   à	
   la	
   vie	
   éternelle,	
   et	
   nous	
   rendre	
  
heureux.	
  

Outre	
  cela,	
  pour	
  lire	
  avec	
  attention,	
  il	
  faut	
  lire	
  à	
  loisir.	
  Certaines	
  personnes	
  se	
  piquent	
  
de	
   lire	
  beaucoup,	
   et	
  de	
  parcourir	
   toute	
   l’Ecriture	
  en	
  peu	
  de	
   temps	
  ;	
  mais	
   la	
   lecture	
  ne	
  
devient	
   profitable	
   que	
   par	
   l’attention	
   qu’on	
   y	
   donne,	
   par	
   la	
   méditation	
   et	
   par	
   les	
  
réflexions	
  qu’on	
  y	
  fait.	
  Il	
  en	
  est	
  de	
  la	
  lecture,	
  qui	
  est	
  la	
  nourriture	
  de	
  l’âme,	
  comme	
  de	
  la	
  
nourriture	
  du	
   corps,	
  qui	
  ne	
  peut	
   conserver	
   la	
   vie	
   et	
   les	
   forces,	
   à	
  moins	
  qu’elle	
  ne	
   soit	
  
mâchée	
   et	
   digérée.	
   Ainsi,	
   il	
   faut	
   éviter	
   la	
   précipitation,	
   ne	
   rien	
   faire	
   à	
   la	
   hâte,	
   et	
   se	
  
donner	
   le	
   loisir	
   de	
   bien	
   considérer	
   et	
   de	
   bien	
   penser	
   ce	
   qu’on	
   lit.	
   Pour	
   cet	
   effet,	
   les	
  
lectures	
   ne	
   doivent	
   pas	
   être	
   très	
   longues,	
   et	
   il	
   faut	
   mieux	
   ne	
   pas	
   tant	
   lire	
   à	
   la	
   fois	
  ;	
  
quoique	
  pourtant	
  il	
  y	
  ait	
  quelque	
  différence	
  à	
  faire	
  à	
  cet	
  égard.	
  Quand	
  on	
  lit	
  des	
  histoires,	
  
on	
  peut	
  lire	
  davantage,	
  et	
  aller	
  plus	
  vite	
  ;	
  une	
  histoire	
  est	
  plus	
  liée,	
  elle	
  ne	
  transporte	
  pas	
  
l’esprit	
  d’un	
  sujet	
  à	
  un	
  autre	
  ;	
  la	
  suite	
  de	
  la	
  narration	
  attache,	
  elle	
  soutient	
  l’attention,	
  et	
  
l’on	
  retient	
  aussi	
  mieux	
  ce	
  qu’on	
  a	
  lu.	
  Mais	
  lorsqu’on	
  lit	
  des	
  chapitres	
  de	
  doctrine,	
  ou	
  de	
  
morale,	
  comme	
  dans	
  le	
  livre	
  de	
  Job,	
  dans	
  les	
  Proverbes,	
  et	
  dans	
  les	
  Epitres,	
  on	
  ne	
  peut	
  
pas	
   faire	
   de	
   si	
   longues	
   lectures,	
   parce	
   que	
   chaque	
   verset	
   demande	
   une	
   considération	
  
particulière	
  ;	
  ainsi	
  il	
  faut	
  lire	
  moins,	
  et	
  plus	
  lentement.	
  

2.	
   On	
   doit	
   lire	
   fréquemment	
   et	
   assidument.	
   Ce	
   n’est	
   que	
   par	
   une	
   lecture	
   fréquente	
  
qu’on	
  peut	
  se	
  rendre	
  la	
  lecture	
  familière,	
  et	
  en	
  acquérir	
  une	
  connaissance	
  suffisante.	
  En	
  
la	
  lisant	
  souvent	
  et	
  régulièrement,	
  on	
  a	
  occasion	
  de	
  la	
  méditer	
  toujours	
  davantage	
  ;	
  mais	
  
ceux	
  qui	
  ne	
   la	
   lisent	
  que	
  rarement,	
  ne	
  se	
  rempliront	
   jamais	
   l’esprit,	
  et	
  moins	
  encore	
   le	
  
cœur,	
   de	
   ce	
   qui	
   est	
   contenu	
   dans	
   les	
   livres	
   sacrés.	
   Outre	
   cela,	
   une	
   lecture	
   assidue	
   et	
  
exacte	
  donne	
  toujours	
  plus	
  de	
  goût	
  pour	
  la	
  parole	
  de	
  Dieu	
  ;	
  étant	
  certain	
  que,	
  plus	
  on	
  la	
  
lit,	
  plus	
  on	
  la	
  médite,	
  et	
  plus	
  on	
  y	
  trouve	
  d’onction	
  et	
  de	
  beautés,	
  plus	
  elle	
  éclaire	
  l’esprit,	
  
plus	
  elle	
  réjouit	
  et	
  sanctifie	
   le	
  cœur.	
  Un	
  chrétien	
  doit	
  donc	
  faire	
  de	
  cette	
  divine	
  parole,	
  
son	
   étude	
   ordinaire,	
   la	
   méditer	
   jour	
   et	
   nuit	
  ;	
   et	
   comme	
   il	
   prend	
   tous	
   les	
   jours	
   de	
   la	
  
nourriture	
  du	
  corps,	
  il	
  doit	
  aussi	
  donner	
  chaque	
  jour	
  à	
  son	
  âme	
  la	
  nourriture	
  céleste	
  qui	
  
fait	
  vivre	
  éternellement.	
  

3.	
  Il	
  faut	
  lire	
  avec	
  discernement,	
  et	
  cela,	
  tant	
  pour	
  bien	
  entendre	
  le	
  sens	
  de	
  l’Ecriture	
  
sainte,	
  que	
  pour	
  en	
  comprendre	
  l’usage.	
  Autrement,	
  on	
  la	
  lirait	
  sans	
  fruit,	
  et	
  on	
  pourrait	
  
même	
  se	
  tromper	
  dangereusement.	
  

Premièrement,	
   on	
   a	
   besoin	
   de	
   discernement,	
   pour	
   bien	
   juger	
   comment,	
   et	
   en	
   quel	
  
sens,	
   ce	
   qu’on	
   lit	
   est	
   la	
   parole	
   de	
   Dieu.	
   Tout	
   de	
  même	
   qu’il	
   y	
   a	
   des	
   actions	
   qui	
   sont	
  
récitées	
  dans	
  l’Ecriture,	
  non	
  afin	
  que	
  nous	
  les	
  imitions,	
  mais	
  plutôt	
  pour	
  nous	
  en	
  donner	
  
de	
  l’horreur	
  ;	
  aussi	
  l’on	
  y	
  trouve	
  bien	
  des	
  choses	
  qui	
  n’ont	
  pas	
  été	
  mises	
  par	
  écrit	
  pour	
  
servir	
   de	
   règle	
   à	
   nos	
   sentiments	
   et	
   à	
   notre	
   conduite.	
   Les	
   auteurs	
   sacrés	
   rapportent	
  
quelquefois	
   les	
  discours	
   et	
   les	
   sentiments	
  des	
  méchants.	
  On	
   trouve	
  dans	
  Malachie	
   ces	
  



Discours	
  préliminaire	
  Bible	
  Ostervald	
  édition	
  1807	
  
	
  

	
  

	
  
	
  

10/13	
  

paroles	
  :	
  C’est	
  en	
  vain	
  qu’on	
  sert	
  Dieu,	
  et	
  que	
  gagne-­t-­on	
  à	
  garder	
  ce	
  qu’il	
  a	
  commandé	
  ?18	
  
On	
   lit	
   de	
  même	
  dans	
  une	
  des	
   épitres	
  de	
   Saint	
  Paul,	
   cette	
  maxime	
  des	
  profanes	
   et	
   des	
  
gens	
   sensuels	
  :	
  Mangeons	
   et	
   buvons,	
   car	
   nous	
  mourrons	
   demain.	
  Mais	
   quand	
   on	
   lit	
   ces	
  
endroits	
  là,	
  et	
  d’autres	
  semblables,	
  il	
  faut	
  se	
  souvenir	
  que	
  ce	
  sont	
  des	
  impies	
  qui	
  parlent	
  
de	
   la	
   sorte.	
   Les	
   personnes	
   même	
   dont	
   la	
   piété	
   est	
   louée	
   dans	
   l’Ecriture,	
   n’ont	
   pas	
  
toujours	
  parlé	
  et	
   agi	
  d’une	
  manière	
   conforme	
  à	
   la	
  piété.	
  Ainsi,	
   quand	
  on	
   lit	
  que	
  David	
  
jura	
  d’exterminer	
   la	
  maison	
  de	
  Nabal19,	
   il	
   faut	
  penser	
  qu’il	
  pécha	
  en	
  cela.	
  Les	
  discours	
  
des	
  amis	
  de	
  Job,	
  quoique	
  très	
  beaux	
  et	
  très	
  instructifs,	
  ne	
  sont	
  pas	
  à	
  approuver	
  en	
  tout,	
  
car	
  il	
  est	
  dit	
  que	
  Dieu	
  fut	
  irrité	
  contre	
  eux,	
  parce	
  qu’ils	
  avaient	
  pas	
  parlé	
  comme	
  il	
  faut20.	
  

Ce	
  discernement	
  est	
  aussi	
  nécessaire,	
  pour	
   juger	
  en	
  quel	
  sens	
  ce	
  qu’on	
   lit	
  doit	
  être	
  
pris	
  ;	
   sans	
   quoi	
   l’on	
   s’abuserait	
   souvent.	
   Par	
   exemple,	
   lorsque	
   Moïse	
   dit,	
   que	
   Dieu	
  
endurcit	
   le	
   cœur	
   de	
   Pharaon21,	
   l’on	
   pourrait	
   croire	
   que	
   l’endurcissement	
   des	
   hommes	
  
vient	
   de	
   Dieu,	
   et	
   qu’il	
   en	
   est	
   cause	
  ;	
   ce	
   qui	
   serait	
   un	
   sentiment	
   détestable	
   et	
  
blasphématoire.	
  Quand	
  Saint	
  Paul	
  dit,	
  que	
  Jésus	
  Christ	
  nous	
  a	
  affranchis	
  de	
  la	
  loi,	
  qu’il	
  a	
  
aboli	
  l’obligation	
  qui	
  était	
  contre	
  nous	
  dans	
  les	
  ordonnances	
  de	
  la	
  loi,	
  qu’on	
  est	
  justifié	
  sans	
  
les	
  œuvres	
  de	
  la	
  loi,	
  il	
  faut	
  savoir	
  dans	
  quel	
  sens	
  il	
  le	
  dit	
  :	
  autrement	
  on	
  tomberait	
  dans	
  la	
  
fausse	
  et	
  pernicieuse	
  pensée	
  de	
  croire	
  que	
  les	
  chrétiens	
  sont	
  dispensés	
  de	
  garder	
  la	
  loi	
  
morale,	
  et	
  que	
  les	
  bonnes	
  œuvres	
  ne	
  sont	
  pas	
  nécessaires22.	
  On	
  entend	
  tous	
  les	
  jours	
  les	
  
pécheurs	
  et	
  les	
  libertins	
  s’autoriser	
  et	
  s’excuser	
  par	
  des	
  passages	
  de	
  l’Ecriture	
  pris	
  dans	
  
un	
   sens	
   faux.	
  Les	
  hommes	
   ignorants	
   et	
   peu	
  affermis	
   tordent	
   ce	
  divin	
   livre	
  à	
   leur	
  propre	
  
perdition23,	
  comme	
  Saint	
  Pierre	
  le	
  disait	
  déjà	
  en	
  son	
  temps	
  :	
  les	
  exemples	
  en	
  sont	
  infinis.	
  
Cela	
  fait	
  voir	
  combien	
  il	
  importe	
  de	
  lire	
  l’Ecriture	
  avec	
  un	
  sage	
  et	
  juste	
  discernement.	
  

L’un	
   des	
   principaux	
   moyens	
   de	
   ne	
   pas	
   se	
   tromper	
   sur	
   le	
   sens	
   de	
   l’Ecriture,	
   c’est	
  
d’avoir	
  toujours	
  devant	
  les	
  yeux	
  le	
  but	
  des	
  auteurs	
  sacrés,	
  d’examiner	
  à	
  quelle	
  occasion	
  
et	
  dans	
  quelle	
  vue	
  ils	
  parlent	
  ;	
  de	
  faire	
  attention	
  à	
  la	
  liaison	
  du	
  discours,	
  à	
  ce	
  qui	
  précède	
  
et	
  à	
  ce	
  qui	
  suit,	
  et	
  de	
  confronter	
  ce	
  qu’on	
  lit,	
  avec	
  d’autres	
  endroits	
  qui	
  peuvent	
  servir	
  à	
  
l’éclaircir.	
  On	
  se	
  tromperait	
  fort,	
  si	
  l’on	
  prenait	
  tous	
  les	
  versets	
  de	
  l’Ecriture	
  séparément,	
  
comme	
   si	
   c’étaient	
   autant	
   de	
   sentences	
   détachées,	
   et	
   qui	
   eussent	
   chacune	
   leur	
   sens	
   à	
  
part,	
  à	
  peu	
  près	
  comme	
  les	
  sentences	
  du	
  livre	
  des	
  Proverbes.	
  Il	
  ne	
  faut	
  jamais	
  perdre	
  de	
  
vue	
  le	
  dessein	
  et	
  le	
  but	
  du	
  discours,	
  si	
  l’on	
  veut	
  découvrir	
  le	
  véritable	
  sens	
  de	
  la	
  parole	
  
de	
  Dieu.	
  C’est	
  à	
  quoi	
  l’on	
  doit	
  surtout	
  prendre	
  garde	
  dans	
  les	
  livres	
  et	
  dans	
  les	
  chapitres	
  
dogmatiques,	
  et	
  en	
  particulier	
  dans	
  les	
  épitres	
  ;	
  et	
  c’est	
  aussi	
  par	
  cette	
  considération	
  que	
  
l’on	
  a	
  été	
  obligé	
  d’étendre	
  un	
  peu	
  les	
  arguments	
  de	
  ces	
  chapitres	
  là.	
  

Si	
  le	
  discernement	
  dont	
  on	
  vient	
  de	
  parler	
  est	
  nécessaire	
  pour	
  entendre	
  l’Ecriture,	
  il	
  
ne	
  l’est	
  pas	
  moins	
  pour	
  en	
  découvrir	
  l’usage.	
  Il	
  faut	
  savoir	
  sur	
  cela,	
  que	
  le	
  grand	
  but	
  de	
  
l’Ecriture,	
  et	
  l’usage	
  auquel	
  elle	
  est	
  destinée,	
  c’est	
  de	
  produire	
  en	
  nous	
  la	
  foi	
  et	
  l’amour	
  
de	
  Dieu,	
   et	
   de	
   nous	
   conduire,	
   par	
   ce	
  moyen,	
   à	
   la	
   vie	
   éternelle.	
  Ces	
   choses	
   sont	
   écrites,	
  
disait	
   saint	
   Jean,	
   afin	
   que	
   vous	
   croyiez	
   que	
   Jésus	
   est	
   le	
   Christ,	
   le	
   Fils	
   de	
   Dieu,	
   et	
   qu’en	
  
croyant,	
  vous	
  ayez	
  la	
  vie	
  par	
  son	
  nom24.	
  Saint	
  Paul	
  dit	
  encore,	
  que	
  toutes	
  les	
  choses	
  qui	
  ont	
  
été	
  écrites	
  autrefois,	
  ont	
  été	
  écrites	
  pour	
  notre	
  instruction,	
  afin	
  que,	
  par	
  la	
  patience	
  et	
  par	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
18	
  Malachie	
  3	
  :14	
  
19	
  1	
  Samuel	
  25	
  
20	
  Job	
  42	
  :7	
  
21	
  Exode	
  7	
  :3	
  
22	
  cf.	
  Romains	
  et	
  Galates,	
  Colossiens	
  2	
  :14	
  
23	
  2	
  Pierre	
  3	
  :16	
  
24	
  Jean	
  20	
  :31	
  



Discours	
  préliminaire	
  Bible	
  Ostervald	
  édition	
  1807	
  
	
  

	
  

	
  
	
  

11/13	
  

la	
   consolation	
   que	
   les	
   Ecritures	
   donnent,	
   nous	
   retenions	
   l’espérance25.	
   C’est	
   là	
   l’effet	
  
naturel	
   de	
   toutes	
   les	
   parties	
   de	
   la	
   révélation.	
   Les	
   doctrines	
   et	
   les	
   vérités	
   nous	
   sont	
  
proposées,	
  afin	
  que	
  nous	
  les	
  recevions	
  avec	
  foi,	
  qu’elles	
  purifient	
  nos	
  cœurs,	
  et	
  qu’elles	
  
nous	
  portent	
   à	
   aimer	
  Dieu,	
   et	
   à	
   le	
   craindre.	
  Les	
   commandements	
  ne	
  nous	
   sont	
  donnés	
  
qu’afin	
   que	
   nous	
   les	
   observions.	
   Les	
   promesses	
   et	
   les	
   menaces	
   ne	
   tendent	
   qu’à	
   nous	
  
détourner	
  du	
  mal,	
  et	
  à	
  nous	
  porter	
  au	
  bien.	
  C’est	
  à	
  cela	
  même	
  que	
  servent	
  les	
  exemples	
  
que	
  l’Ecriture	
  nous	
  met	
  devant	
  les	
  yeux.	
  

Ainsi,	
   dans	
   toutes	
   les	
   lectures	
   qu’on	
   fait,	
   il	
   faut	
   toujours	
   y	
   chercher	
   ce	
   qu’il	
   y	
   a	
   de	
  
propre,	
  premièrement,	
  à	
  nous	
  éclairer	
  et	
  à	
  nous	
  instruire	
  ;	
  et	
  ensuite,	
  à	
  nous	
  sanctifier	
  et	
  
à	
  nous	
  conduire	
  à	
  Dieu	
  ;	
  en	
  sorte	
  que	
  ce	
  que	
  nous	
  lisons	
  nous	
  excite	
  toujours	
  davantage	
  
à	
   la	
  piété,	
  et	
  nous	
  dispose	
  de	
  plus	
  en	
  plus	
  à	
  bien	
  vivre.	
  De	
  plus,	
   il	
   importe	
  que	
  chacun	
  
remarque	
  dans	
  l’Ecriture	
  ce	
  qui	
  peut	
  le	
  concerner	
  en	
  particulier,	
  et	
  ce	
  qui	
  a	
  du	
  rapport	
  à	
  
ses	
  besoins	
  et	
  à	
  l’état	
  dans	
  lequel	
  il	
  se	
  trouve.	
  C’est	
  dans	
  cette	
  juste	
  application	
  qu’on	
  se	
  
fait	
  à	
  soi-­‐même	
  de	
  ce	
  que	
  la	
  parole	
  de	
  Dieu	
  contient,	
  que	
  consiste	
  le	
  légitime	
  usage	
  de	
  ce	
  
livre.	
  Saint	
  Jacques	
  l’enseigne,	
  lorsqu’	
  dit,	
  qu’il	
  en	
  est	
  de	
  celui	
  qui	
  écoute	
  la	
  parole,	
  comme	
  
d’un	
  homme	
  qui	
  regarde	
  son	
  visage	
  dans	
  un	
  miroir	
  ;	
  que	
  les	
  auditeurs	
  oublieux,	
  après	
  s’être	
  
regardés	
  dans	
   ce	
  miroir,	
   oublient	
  aussitôt	
   comme	
   ils	
   sont	
   faits,	
   au	
   lieu	
  que	
   les	
  auditeurs	
  
sages	
   et	
   fidèles	
   sont	
   ceux	
   qui	
   considèrent	
   et	
  méditent	
   attentivement	
   cette	
   parole,	
   et	
   qui	
  
mettent	
  en	
  pratique	
  ce	
  qu’elle	
  ordonne26.	
  Par	
  où	
  cet	
  apôtre	
  montre	
  que	
  l’obéissance	
  et	
  la	
  
pratique	
  est	
  le	
  but	
  auquel	
  il	
  faut	
  rapporter	
  l’Ecriture	
  sainte	
  ;	
  que	
  nous	
  devons	
  la	
  lire	
  et	
  
l’écouter	
  que	
  dans	
  la	
  vue	
  de	
  devenir	
  plus	
  gens	
  de	
  bien,	
  et	
  que	
  celui	
  qui	
  n’en	
  fait	
  pas	
  cet	
  
usage	
  se	
  trompe	
  et	
  s’abuse	
  lui-­‐même.	
  

4.	
  L’Ecriture	
  doit	
  être	
  lue	
  avec	
  soumission	
  et	
  obéissance	
  de	
  foi.	
  En	
  effet,	
  puisque	
  c’est	
  
Dieu	
  qui	
  nous	
  y	
  parle,	
  tout	
  ce	
  que	
  nous	
  avons	
  à	
  faire,	
  c’est,	
  en	
  premier	
  lieu,	
  de	
  nous	
  bien	
  
assurer	
  du	
  sens	
  de	
  l’Ecriture,	
  et	
  de	
  la	
  bien	
  entendre	
  ;	
  ce	
  qui	
  n’est	
  jamais	
  difficile	
  dans	
  les	
  
choses	
   nécessaires	
   pour	
   le	
   salut	
  ;	
   et	
   après	
   cela,	
   de	
   recevoir	
   avec	
   soumission	
   tout	
   ce	
  
qu’elle	
  nous	
  dit,	
   et	
  d’y	
   conformer	
  notre	
   croyance	
  et	
  notre	
   conduite.	
  Ainsi,	
   quand	
  nous	
  
lisons	
  les	
  histoires	
  qui	
  y	
  sont	
  rapportées,	
  nous	
  devons	
  les	
  croire	
  aussi	
  fermement	
  que	
  si	
  
nous	
  voyions	
  les	
  événements	
  dont	
  elle	
  nous	
  fait	
  le	
  récit	
  ;	
  et	
  nous	
  le	
  devons	
  d’autant	
  plus,	
  
qu’il	
  n’y	
  a	
  point	
  d’histoire	
  qui	
  ait	
  autant	
  de	
  preuves	
  de	
  sa	
  vérité	
  qu’en	
  a	
  l’histoire	
  sainte.	
  

Lorsque	
  l’Ecriture	
  nous	
  propose	
  des	
  doctrines,	
  et	
  qu’elle	
  nous	
  ordonne	
  de	
  les	
  croire,	
  
il	
   faut	
   les	
   recevoir	
   avec	
   une	
   pleine	
   persuasion	
  ;	
   et	
   quand	
   même	
   il	
   y	
   aurait	
   dans	
   ces	
  
doctrines	
  là	
  quelque	
  chose	
  dont	
  nous	
  ne	
  pourrions	
  pas	
  bien	
  comprendre	
  les	
  raisons	
  ou	
  
la	
   manière,	
   cela	
   ne	
   devrait	
   pas	
   nous	
   faire	
   de	
   la	
   peine,	
   ni	
   ébranler	
   notre	
   foi.	
   Il	
   faut	
  
considérer	
  qu’il	
  y	
  a	
  des	
  vérités	
  certaines,	
  évidentes,	
  et	
  dont	
  on	
  ne	
  saurait	
  douter,	
  et	
  qui	
  
cependant,	
  lorsqu’on	
  veut	
  les	
  approfondir,	
  ont	
  des	
  difficultés	
  que	
  personne	
  ne	
  résoudra	
  
jamais.	
  Ainsi	
  il	
  est	
  de	
  la	
  sagesse,	
  aussi	
  bien	
  que	
  de	
  la	
  piété,	
  dans	
  ces	
  occasions	
  là,	
  de	
  se	
  
défaire	
  de	
  l’esprit	
  de	
  curiosité,	
  et	
  de	
  laisser	
  là	
  les	
  vains	
  raisonnements	
  et	
  les	
  recherches	
  
téméraires,	
   qui	
   ne	
   feraient	
   que	
   nous	
   jeter	
   dans	
   le	
   doute	
   et	
   dans	
   l’incrédulité.	
   Dieu	
   a	
  
parlé,	
  il	
  n’en	
  faut	
  pas	
  davantage.	
  

Quand	
  nous	
  lisons	
  les	
  commandements	
  et	
  les	
  lois	
  que	
  Dieu	
  nous	
  donne	
  dans	
  sa	
  parole,	
  
pour	
  servir	
  de	
  règle	
  à	
  notre	
  conduite,	
  notre	
  devoir	
  est	
  de	
  croire	
  que	
  l’observation	
  de	
  ces	
  
lois	
  est	
  absolument	
  nécessaire,	
  et	
  de	
  nous	
  y	
  conformer.	
  C’est	
   ici	
   surtout,	
  où	
   le	
  sens	
  de	
  
l’Ecriture	
  n’est	
   jamais	
  obscur,	
   et	
   où	
   il	
   est	
   impossible	
  de	
   se	
   tromper,	
   à	
  moins	
  qu’on	
  ne	
  
s’aveugle	
   volontairement.	
   Ainsi	
   il	
   n’y	
   a	
   point	
   d’autre	
   parti	
   à	
   prendre,	
   que	
   de	
   se	
  
soumettre	
   humblement	
   et	
   en	
   simplicité	
   de	
   cœur,	
   à	
   tout	
   ce	
   qu’il	
   plaît	
   à	
   Dieu	
   de	
   nous	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
25	
  Romains	
  15	
  :4	
  
26	
  Jacques	
  1	
  



Discours	
  préliminaire	
  Bible	
  Ostervald	
  édition	
  1807	
  
	
  

	
  

	
  
	
  

12/13	
  

commander,	
  nous	
  souvenant	
  toujours	
  qu’il	
  a	
  une	
  souveraine	
  autorité	
  sur	
  nous,	
  et	
  qu’il	
  
ne	
   nous	
   prescrit	
   rien	
   qui	
   ne	
   tende	
   à	
   notre	
   bonheur.	
   Quand	
   même	
   ce	
   que	
   Dieu	
   nous	
  
commande	
  nous	
  paraitrait	
  désagréable	
  et	
   fâcheux,	
  et	
  serait	
  opposé	
  à	
  nos	
  passions	
  et	
  à	
  
nos	
  inclinations	
  les	
  plus	
  chères,	
  il	
  suffit	
  que	
  Dieu	
  ait	
  parlé,	
  et	
  qu’il	
  ait	
  dit	
  :	
  vous	
  ferez	
  ceci,	
  
pour	
  qu’il	
  faille	
  le	
  faire	
  :	
  vous	
  ne	
  ferez	
  pas	
  cela,	
  pour	
  qu’il	
  faille	
  s’en	
  abstenir.	
  Il	
  faut	
  alors	
  
imposer	
  silence	
  aux	
  passions,	
  et	
  ne	
  point	
  écouter	
  les	
  suggestions	
  de	
  notre	
  propre	
  cœur	
  ;	
  
car	
   ce	
  ne	
   sont	
  que	
   les	
  passions	
  qui	
  nous	
   font	
   trouver	
  des	
  difficultés	
  dans	
   ce	
  que	
  Dieu	
  
ordonne,	
   et	
   qui	
   nous	
   suggèrent	
   de	
   fausses	
   raisons	
   pour	
   nous	
   dispenser	
   d’obéir.	
   Et	
   si	
  
pour	
  cela	
  il	
  faut	
  résister	
  à	
  nos	
  penchants,	
  et	
  nous	
  faire	
  violence	
  à	
  nous-­‐mêmes,	
  c’est	
  par	
  
là	
  que	
  nous	
  ferons	
  voir	
  que	
  la	
  foi	
  et	
  l’amour	
  de	
  Dieu	
  sont	
  le	
  principe	
  de	
  notre	
  conduite.	
  
Ce	
  n’est	
  même	
  qu’en	
  résistant	
  à	
  nos	
  inclinations,	
  et	
  en	
  surmontant	
  nos	
  répugnances,	
  que	
  
notre	
   obéissance	
   peut	
   être	
   éprouvée,	
   et	
   que	
   nous	
   pouvons	
   montrer	
   que	
   nous	
  
soumettons	
   notre	
   volonté	
   à	
   celle	
   du	
   Seigneur	
  ;	
   mais	
   il	
   est	
   dangereux,	
   et	
   tout	
   à	
   fait	
  
contraire	
  à	
  la	
  foi,	
  de	
  raisonner	
  quand	
  Dieu	
  commande,	
  et	
  de	
  contester,	
  soit	
  sur	
  la	
  nature,	
  
soit	
  sur	
  la	
  nécessité	
  de	
  nos	
  devoirs.	
  C’est	
  pour	
  bannir	
  tous	
  ces	
  faux	
  raisonnements,	
  tous	
  
ces	
  vains	
  prétextes,	
  par	
  lesquels	
  on	
  prétend	
  éluder	
  les	
  déclarations	
  les	
  plus	
  expresses	
  de	
  
la	
   parole	
   de	
   Dieu,	
   que	
   les	
   apôtres	
   ont	
   accoutumé	
   de	
   dire,	
   lorsqu’il	
   s’agit	
   des	
   lois	
   par	
  
lesquelles	
  nous	
  serons	
   jugés	
  :	
  Ne	
  vous	
  abusez	
  point	
  :	
  ne	
  vous	
  séduisez	
  point	
  vous-­mêmes	
  
par	
  de	
  vains	
  discours.	
  

Enfin,	
   cette	
   soumission	
  doit	
   avoir	
   lieu	
   à	
   l’égard	
  des	
   promesses	
   et	
   des	
  menaces.	
   Cela	
  
veut	
  dire	
  que,	
  lorsque	
  l’Ecriture	
  nous	
  parle	
  de	
  la	
  félicité	
  de	
  la	
  vie	
  à	
  venir,	
  ou	
  des	
  peines	
  
qui	
  sont	
  réservées	
  aux	
  méchants,	
  nous	
  ne	
  devons	
  pas	
  plus	
  douter	
  de	
  la	
  certitude	
  de	
  ces	
  
promesses	
  et	
  de	
  ces	
  menaces,	
  que	
  si	
  nous	
  en	
  voyions	
  déjà	
  l’accomplissement	
  et	
  que	
  si	
  le	
  
grand	
   jour	
  des	
  peines	
  et	
  des	
   récompenses	
  était	
  déjà	
  arrivé.	
  C’est	
   là	
  un	
  des	
  principaux	
  
effets	
   de	
   la	
   foi	
  :	
   Elle	
   rend	
   présentes	
   les	
   choses	
   qu’on	
   espère,	
   et	
   elle	
   donne	
   une	
   pleine	
  
conviction	
  de	
  celles	
  qu’on	
  ne	
  voit	
  point27.	
  Voilà	
  en	
  quoi	
  consiste	
  cette	
  obéissance	
  de	
   foi,	
  
qui	
   doit	
   accompagner	
   l’Ecriture	
   sainte.	
   Sans	
   cela,	
   on	
   la	
   lit	
   et	
   on	
   l’écoute	
   en	
   vain.	
   La	
  
parole	
  ne	
  sert	
  à	
  rien,	
  lorsqu’elle	
  n’est	
  pas	
  mêlée	
  avec	
  la	
  foi	
  dans	
  ceux	
  qui	
  l’entendent28.	
  

5.	
   La	
   dernière	
   disposition	
   qu’on	
   doit	
   apporter	
   à	
   cette	
   lecture,	
   c’est	
   la	
   piété	
   et	
   la	
  
dévotion.	
  Cette	
  disposition	
  est	
  la	
  principale,	
  et	
  elle	
  renferme	
  toutes	
  les	
  autres.	
  Il	
  faut	
  que	
  
celui	
  qui	
   lit	
   l’Ecriture	
  aime	
   la	
  vérité	
  et	
   la	
  vertu	
  ;	
  qu’il	
  ait	
   le	
  cœur	
  porté	
  au	
  bien,	
  et	
  une	
  
intention	
  sincère	
  de	
  connaître	
  la	
  volonté	
  de	
  Dieu,	
  et	
  de	
  la	
  faire.	
  Cette	
  droiture	
  d’intention	
  
est	
   ce	
  que	
  notre	
  Seigneur	
  appelle	
  dans	
   l’Evangile,	
  un	
  cœur	
  honnête	
  et	
  bon,	
  qui	
   fait	
  que	
  
l’on	
   retient	
   la	
  parole,	
   et	
   qu’on	
   en	
   rapporte	
   le	
   fuit	
   avec	
  persévérance29.	
  C’est	
   ce	
  qui	
   rend	
  
l’esprit	
   attentif,	
   et	
   ce	
   qui	
   donne	
   ce	
   sage	
  discernement,	
   qui	
   est	
   si	
   nécessaire	
   pour	
   bien	
  
connaître	
   ce	
  que	
  Dieu	
  veut	
  que	
  nous	
   sachions,	
   et	
  que	
  nous	
   fassions,	
  pour	
  être	
   sauvés.	
  
Avec	
  cette	
  intention,	
  on	
  entre	
  toujours	
  dans	
  le	
  vrai	
  sens	
  de	
  l’Ecriture,	
  et	
  on	
  en	
  découvre	
  
les	
  beautés.	
   Jésus-­‐Christ	
  nous	
   l’apprend	
  par	
   ces	
  paroles	
   si	
   remarquables	
  :	
  Si	
  quelqu’un	
  
veut	
   faire	
   la	
   volonté	
   de	
   Dieu,	
   il	
   connaîtra	
   ma	
   doctrine30.	
  Dieu	
   se	
   révèle	
   à	
   ceux	
   qui	
   le	
  
cherchent,	
  et	
  c’est	
  dans	
  leurs	
  cœurs	
  qu’il	
  répand	
  les	
  plus	
  vives	
  lumières	
  de	
  son	
  esprit,	
  et	
  
les	
  connaissances	
  les	
  plus	
  salutaires.	
  

Après	
   cela,	
   la	
   lecture	
   de	
   l’Ecriture	
   sainte	
   demande	
   un	
   cœur	
   plein	
   de	
   dévotion.	
   La	
  
dévotion	
  est	
  nécessaire	
  dans	
  la	
  prière,	
  de	
  l’aveu	
  de	
  tous	
  ceux	
  qui	
  ont	
  quelque	
  religion	
  ;	
  
elle	
  ne	
   l’est	
  pas	
  moins	
  dans	
   la	
   lecture.	
  Quand	
  Dieu	
  nous	
  parle	
  dans	
  sa	
  parole,	
  nous	
  ne	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
27	
  Hébreux	
  11	
  :1	
  
28	
  Hébreux	
  4	
  :2	
  
29	
  Luc	
  8	
  :15	
  
30	
  Jean	
  7	
  :17	
  



Discours	
  préliminaire	
  Bible	
  Ostervald	
  édition	
  1807	
  
	
  

	
  

	
  
	
  

13/13	
  

devons	
  pas	
  être	
  moins	
  pénétrés	
  de	
  ces	
  sentiments	
  tendres	
  et	
  affectueux,	
  de	
  respect,	
  de	
  
zèle,	
  de	
  joie,	
  et	
  d’amour,	
  que	
  la	
  dévotion	
  produit	
  que	
  nous	
  devons	
  l’être,	
  quand	
  nous	
  lui	
  
parlons	
   dans	
   nos	
   prières.	
   La	
   prière	
   ne	
   doit	
   jamais	
   être	
   séparées	
   de	
   la	
   lecture.	
   On	
   ne	
  
saurait	
  mieux	
  se	
  disposer	
  à	
  écouter	
   la	
  voix	
  de	
  Dieu,	
  qu’en	
  l’invoquant	
  et	
  en	
  tenant	
  son	
  
cœur	
  élevé	
  à	
  	
  lui.	
  C’est	
  en	
  priant	
  et	
  en	
  implorant	
  avec	
  humilité	
  le	
  secours	
  du	
  Saint-­‐Esprit,	
  
que	
  l’on	
  obtient	
  cette	
  grâce,	
  qui	
  fléchit	
  le	
  cœur	
  à	
  l’amour	
  de	
  Dieu	
  et	
  à	
  l’observation	
  de	
  ses	
  
lois.	
   Ce	
   n’est	
   aussi	
   que	
   par	
   là	
   que	
   la	
   lecture	
   de	
   l’Ecriture	
   sainte	
   peut	
   nous	
   devenir	
  
salutaire,	
  et	
  nous	
  conduire	
  au	
  but	
  pour	
  lequel	
  le	
  Seigneur	
  l’a	
  fait	
  rédiger	
  par	
  écrit.	
  Dieu	
  
veuille	
  que	
  les	
  réflexions	
  qu’on	
  vient	
  de	
  faire,	
  et	
  celles	
  qui	
  sont	
  répandues	
  dans	
  le	
  corps	
  
de	
  cet	
  ouvrage,	
  produisent	
  cet	
  effet	
  sur	
  ceux	
  qui	
  les	
  liront	
  !	
  

	
  
	
  


